

## All Copy Rights reserved with SULTAN-UL-FAQR PUBLICATIONS (Regd.) Lahore-Pakistan

نام كتاب الرسالة الغوشيه (اردورجه وشرح عربي متن)
تصنيف لطيف سيّد ناغوث الأعظم شيخ عبد القادر جيلاني رض الدعنه
ناشر سلطال الفقر پبليكيشنز (رحزة) لابكور
مترجم وشارح احسن على سرورى قادرى (بى كام آزز)
باراوّل اكتوبر 2020ء
تعداد 500

ISBN: 978-969-2220-01-9

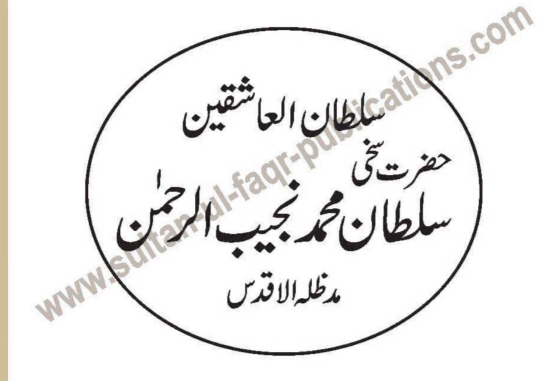


4-5/A -ايستينش ايجوكيش ٹاؤن وحدت روڈ ڈانخانه منصوره لا مور پوشل كو 54790

Ph: 042-35436600, 0322-4722766
www.sultan-bahoo.com
www.sultan-bahoo.pk
www.sultan-ul-arifeen.com
www.sultan-ul-faqr-publications.com

# انتساب

مرشد كامل اكمل جامع نور الهدى



کےنام

جومحبددِ دین ہیں اور فیضانِ فقت رکو دنیا بھے رمسیں عصام فنسر مارہے ہیں۔



# بيش لفط ع<del>ع ع ع</del>

تمام حمد و ثنا الله كريم كے واسطے ہے جس فيض نبوت كوفقر اكاملين اور اوليا كرام كى صورت يمل جارى ركھا۔ انبيا كرام عليهم السلام كامر تبدو يكر تمام انسانوں سے بلند ہے كيكن انبيا ميں بھى بعض كوف پوضيلت دى اور خاتم انبيين حضرت محم مصطفى صلى الله عليه و آلہ وسلم كوتمام انبيا ميں بلند درجہ اور فضيلت عطافر مائى۔ الله تعالى نے انبيس اپنا محبوب قرار ديا اور آپ سلى الله عليه و آله وسلم تمام انبيا كے سردار اور امام بيں۔ اسى طرح محبوب سجانى غوث صدانى سيّدنا غوث الاعظم حضرت شخ عبدالقادر جيلانى رضى الله عنه تمام فقر ااور اوليا كے سردار اور امام بيں۔ آپ كامر تبدي عالى ني تمان عبدالقادر جيلانى رضى الله عنه تمام فقر ااور اوليا كي سردار اور امام بيں۔ آپ كامر تبدي عالى ني تمان فقر كي اس مقام پر حباس مقام پر جہاں آپ كا قدم تمام اوليا و فقر اكى گرونوں پر ہے اور ہر ولى خوام قررے اس مقام پر حباس تا ہے۔ آپ رضى الله عنه كام اس دنيا ميں ظاہر ہوا ہو يا بعد م آپ رضى الله عنه كے سامنے گردن جھكا تا ہے۔ آپ رضى الله عنه كام اس دنيا ميں ظاہر ہوا ہو يا بعد م آپ رضى الله عنه كے سامنے گردن جھكا تا ہے۔ آپ رضى الله عنه كاكلام فانى الله بقابالله كے اس مقام كاكلام عنه كام الله ولى كى زبان سے عوام و جہاں بند ہے كى زبان الله كى زبان بن جاتى ہوادر الله استے اس كامل ولى كى زبان سے عوام و خواص كوا پنا پيغام پہنچا تا ہے۔

الرسالة الغوثيه سيّدنا غوث الاعظم حضرت شيخ عبدالقادر جيلانی رضی الله عنه کی اليی ہی تصنيف مبارکه ہے جس ميں آپ رضی الله عنهٔ نے اپنی باطنی معراج کے دوران الله تعالی سے ہونے والی گفتگوا در سوال وجواب کوتحریر فرمایا جوا پنے اندر بے شارا سرار ورمو زِمعرفت چھپائے ہوئے ہے۔ میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت شی سلطان محد نجیب الرحمٰن مدظلہ الاقدس جومرشد کامل میں من فررالہدی ہیں، نے اپنے فیض وکرم سے سیّدناغوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی

رضی الله عنهٔ کی نایاب تصنیف اور راهِ فقر میں نصاب کی حیثیت رکھنے والی عظیم الثان تصنیف "الرسالة الغوثیه" کی شرح کا حکم فرمایا اور اس سلسلے میں مزید مهربانی فرماتے ہوئے الرسالة الغوثیه کے تین نسخہ جات بھی فراہم فرمائے جن کی تفصیل درج ذیل ہے:

1) پہلانسخ مع ترجمہ وشرح حضرت خواجہ بندہ نواز سید محمد سینی کیسودراز قدس سرۂ العزیز کا ہے جے انہوں نے ''رسالہ غوث الاعظم مع شرح موسومہ بہ جواہر العثاق' کے عنوان سے تحریر فرمایا ہے۔ اس شرح کا اردو ترجمہ مولوی احمد سین خان مرحوم نے کتب رضتین گلبر گه شریف حیدر آباد دکن سے 1363ھ بمطابق 1939ء میں شائع کرایا۔ بعدازاں پروگر یہ وہکس اُردو بازار لا ہورنے مئی 2000ء میں سائع کیا۔

۲) دوسرانسخدمع أردوتر جمه سلطان العصر حضرت غلام دستگیر القادری رحمته الله علیه نے "الرسالة الغوثیه ترجمه الملقب اسرار الہیه" کے عنوان سے تحریر فرمایا جس کا بار اوّل ان کے صاحبزاد ب سلطان ارشد القادری نے ان کی وفات کے بعد می 1988 میں اور بار دوم مار چ 1998 میں ناشاد پہلیشر ز سے شائع کروایا۔ اس نسخہ کے لیے رسالۃ الغوثیہ کا اصل مسودہ حضرت غلام دستگیر القادری رحمتہ الله علیہ نے در بارگوہر بارسیّد ناغوث الاعظم رضی الله عنه کے احاطہ کی بالائی منزل پر واقع محکمہ اوقاف کے زیرا نظام لا بحریری سے 1982 میں حاصل کیا تھا۔ یہ سودہ عربی زبان میں رسالہ الغوثیہ اور کسی غیر ملکی زبان میں ترجمہ پرشمتل تھا جس کا اُردوتر جمہ حضرت غلام دستگیر القادری رحمتہ الله علیہ نے کہا۔

۳) تیسرانسخالنقیب الاشراف طاہرعلاؤالدین القادری گیلانی کی کتاب "تذکرۃ قادریہ" کا ایک حصہ ہے۔ یہ کتاب طاہرعلاؤالدین القادری الگیلانی ؓ نے سیّدناغوث الاعظم شیخ عبدالقادر جیلانی مضہ ہے۔ یہ کتاب طاہرعلاؤالدین القادری الگیلانی ؓ نے سیّدناغوث الاعظم شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللّہ عنه کی عظیم ذات پر کھی ہے جس کے صفحہ 157-138 پر رسالۃ الغوثیہ کی عربی عبارت مع ترجمہ شائع کی گئی ہے۔

مندرجه بالانتيون سخول مين الرسالة الغوثيه كي عربي عبارت چندالفاظ كفرق كے ساتھ تقريباً ايك

جیسی ہے جبکہ عبارت کی ترتیب کچھ جگہوں پر مختلف ہے۔ تراجم بھی مترجمین کی اپنی اپنی فہم و فراست کے مطابق چندالفاظ کی تبدیلی کے ساتھ درست واحسن ہیں۔ اگر چہالفاظ میں کچھ فرق ہے لیکن معنی ومفہوم کی روح ہرمتر جم نے برقرار رکھی ہے۔

اس نادر و نایاب کتاب کی شرح محترمه عنبرین مغیث سروری قادری نے شروع کی لیکن سلطان العارفین حضرت تخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ کی فارس کتب کے انگریزی تراجم میں مصروفیت کے باعث وہ اس شرح کو پایہ تنکیل تک نہ پہنچ اسکیں جس کے باعث میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت تخی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مد ظلہ الاقدس نے یہ فریضہ اس عاجز کے سپر دکیا تا کہ اس کتاب کی شرح کو کممل کیا جا سکے۔

میں اپنے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت بنی سلطان محرنجیب الرحمٰن مدخلد الاقدس کا نہایت شکر گزار ہوں جنہوں نے الرسالة الغوثیہ کی شرح کے دوران میری راہنمائی فرمائی اور کتاب کے دقیق نکات پرروشنی ڈالی اور اس کے ساتھ ساتھ اپنی لائبر ریری میں موجود کثیر کتب سے استفادہ کرنے کی اجازت بھی مرحمت فرمائی۔

میں محتر مەعنرین مغیث سروری قادری اور وقاراحد سروری قادری کانہایت مشکور ہوں جنہوں نے شرح پر نظر ثانی فرمائی اور فیمتی مشوروں سے نوازا۔

مرشد کریم کی مہر ہانی سے الرسالة الغوثیہ کی نہایت ہی مفصل اور جامع شرح تحریر کی گئی ہے جو انشااللہ طالبانِ مولی کے لیے راوفقر پر راہنما ثابت ہوگی۔

احسن علی سروری قادری بی کام آزز پنجاب یو نیورش لا ہور





"الرسالة الغوثية" سيّدناغوث العظم حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني رضى الله عنه كى الهامى وآفاقى تصنيف ہے جس ميں راوفقر كے تمام اسرار ورموزكواس قدر جامع انداز ميں بيان فرمايا گيا ہے گويا سمندركوكوزے ميں بندكر ديا گيا ہو۔ بلاشبہ بياوليا كے سلطان اور سردار سيّدناغوث الاعظم شيخ عبدالقادر جيلاني رضى الله عنه كى ہى شان ہے كہ حقيقت ومعرفت كے گہرے رازوں كو اتنى فصاحت اور خوبصورتى ہے بيان كريں۔ مير مرشدكامل المل جامع نور الهدئ سلطان العاشقين حضرت تنى سلطان محمد نجيب الرحمن مدظلہ الاقدس نے اس عظيم الشان رسالہ كے ترجمہ وشرح كى سعادت اس عاجزہ كو عطا فرمائى۔ ابھى ايك چوتھائى حصہ كى شرح ہى مكمل كريائى تقى كہ سلطان العارفين حضرت تنى سلطان باھور حمتہ الله عليہ كى فارسى كتب كے اگريزى ترجمہ كى ذمہ دارى عطاكر دى گئى۔ اس ذمہ دارى ميں ہمہ وقت مصروفيت كے باعث الرسالة الغوثيہ كى شرح كے ليے وقت نكان المشكل ہوگيا لهذا مرشد كريم نے مہريانی فرماتے ہوئے شرح كى ذمہ دارى احسن على سرورى قادرى كو عطاكی۔

احسن علی سروری قادری پہلے بھی سیّدنا غوث الاعظم کی کتاب '' سرّالاسرار'' کاعربی سے اُردومیں بہترین ترجمہ کر بچے ہیں اور مرشد پاک نے انہیں فقر وتصوف کے اسرار سجھنے کی بھی صلاحیت عطا فرمائی ہے۔الرسالۃ الغوثیہ کی شرح کی تحکیل کے بعداحسن علی سروری قادری نے نظر ثانی کے لیے مسووہ مجھے دیا جسے پڑھنے کے بعد نہایت خوشی ہوئی کہ انہوں نے اس الہامی تصنیف کی شرح کا بہترین حق اداکیا۔اولیا اللہ کی کتب کی گہرائی اوران میں چھے آفاقی پیغام کو بجھ کرموز وں الفاظ میں انہیں بیان کرنا آسان کام نہیں۔احسن علی نے خصر ف خوداس پیغام کو کماحقہ بیان کیا بلکہ اولیا و صوفیا کی کتب سے حوالہ جات کے ذریعے بھی اس کی مزید شرح کی۔ کتاب پڑھنے سے معلوم ہوتا صوفیا کی کتب سے حوالہ جات کے ذریعے بھی اس کی مزید شرح کی۔ کتاب پڑھنے سے معلوم ہوتا



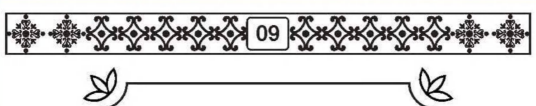
ہے کہ احسن علی نے اس شرح کے لیے کس قدر شخفیق کی ہے اور ساتھ ساتھ ان کی علمی وروحانی قابلیت کابھی اندازہ ہوتا ہے۔

الرسالة الغوثيه راوفقر مين نصاب كي حيثيت ركهتا ہے۔اس كي شرح طالبانِ مولى كے ليےاس راه کے اسرار ورموز سمجھنے میں بے حدمعاون ثابت ہوگی۔انشا اللہ

مسزعنبرين مغيث سروري قادري

9 ستمبر2020ء

www.sultan-ul-faqr-publications.com



الرسالة الغوثيه \_ الهامات الهيه

الرسالة الغوثيه سيّد ناغوث الأعظم شيخ عبدالقادر جيلاني رضى الله عنهٔ كى باطنى معراج كے دوران الله تعالى كے ساتھ ہونے والى الهامى گفتگو يرمشمل ہے۔قر آنِ كريم ميں الله تعالى فرما تاہے:

﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنَ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحُيًّا أَوْمِنَ قَرَآئُ هِا إِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَ مِنْ قَرَآئُ هِا إِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ لِأَنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيْمٌ (سورة الشورئ ـ 51)

ترجمہ: اور ہربشر کی بیمجال نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ سے کلام کرے مگر بیر کہ وحی کے ذریعے یا پردے کے چھے اور وہ اُس کے اِذن سے جو اللہ تعالیٰ جاہے وحی کے پیچھے سے بیاکسی فرشتے کوفرستادہ بنا کر بھیجے اور وہ اُس کے اِذن سے جو اللہ تعالیٰ جاہے وحی کرے ۔ بے شک وہ بلندمر تبہ حکمت والا ہے۔

وی اور فرشتے کے ذریعے پیغام بھیجے کا سلسلہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خیم نبوت کے ساتھ ہی ہمیشہ کے لیے ختم ہو چکالیکن مِن وَدَّ آئ جِجَابٍ بعنی پردے کے بیچھے سے کلام کرنے کا سلسلہ ابھی تک جاری ہے جس کے ذریعے اللہ تعالی اپنے دوستوں، ولیوں اور خلفا سے خطاب فرما تاہے اور ان کے دل میں اپنی بات ڈالٹا ہے جسے وہ عام لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔ اولیا اللہ کا کلام اور ان کی کتب کا صدیاں گزرجانے کے بعد بھی حرف بہ حرف صحیح حالت میں محفوظ رہنا ہی اس بات کی رئیل ہے کہ یہ درحقیقت کلام و پیغام اللی ہے جو ان کے قلب کے توسط سے عام مسلمانوں تک پہنچایا گیا۔ جسے ہخاری کی بیم مسلمانوں تک کہنچایا گیا۔ جسے ہخاری کی بیم ستند حدیث یا کہمی بندے اور اللہ کے کلام کی دلیل ہے کہ:

مَا مِنْكُمْ مِنْ آحَدٍ إِلَّا سَيُكَلِّبُهُ رَبُّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تَرُجُمَانٌ وَ لَا حِجَابُ
 يَحْجُبُهُ (خارى7443)

ترجمہ: تم میں کوئی ایسانہیں ہوگا جس سے اس کا رب کلام نہ کرے، اس کے اور بندے کے درمیان

کوئی ترجمان نہ ہوگا اور نہ کوئی حجاب ہوگا جواسے چھپائے رکھے۔

الرسالة الغوثية بھی سيّدناغوث الاعظم حضرت شيخ عبدالقادر جيلانی رضی الله عنهٔ ہے خطابِ الہی پر مشمل ہے۔ الله اور اس مے مجبوب سيّدناغوث الاعظم رضی الله عنهٔ کے درميان الي راز دارانه گفتگوہ جوعرفانِ الہی کے طالبوں کے ليے نہايت لطيف اسرار سے پردے اٹھاتی ہے۔ ظاہری نظر سے پڑھنے والوں کے ليے بيصرف چندالفاظ کا مجموعہ ہے ليکن راوفقر پر اخلاص اور ذوق و شوق سے چلنے والوں کے ليے بي فقر کا تمام نصاب اور اسرار اللی کا سمندر ہے۔ اس سمندر شی شوق سے چلنے والوں ميں سے ہرايک کے ليے اس ميں بيشار فيض کے موتی پنہاں ہيں عشق حقیق کے اور اور طور طریق، ويدار اللی کی منزل تک چننے والے راستہ کے تمام نشیب و فراز کی تفصیل، مناز لي عرفان کو طے کرنے کے تمام اصول وضوابط اور وصالِ اللی فنا فی الله بقا بالله کے تمام مناز لي عرفان کو طے کرنے کے تمام اصول وضوابط اور وصالِ اللی فنا فی الله بقا بالله کے تمام اس کا انداز بيان ہی ثابت کرتا ہے کہ بيالله کی بات ہے کہ چند الله کی بات ہے کہ چند الفاظ ميں ایک نہا بيت گری اور طویل بات کو آسانی سے بیان فرمادے پيمان تک کہ اس ایک جملے الفاظ ميں ایک نہا بيت گری اور طویل بات کو آسانی سے بیان فرمادے پيمان تک کہ اس ایک جملے کی تفسیر کے لیے علاوفقر ای کت بھی کم بیٹ جا کیں۔

فقر وتصوف وطریقت سے واجبی ساتعلق رکھنے والے کسی عام سے خص کے لیے بھی یہ یقین کرنے میں کوئی وقت نہیں کہ یہ تمام رسالہ الہامی گفتگو پر شتمال ہے۔ البعثہ ظاہر پر ست لوگوں کا معاملہ الگ ہے۔

اس رسالے کا تذکرہ بیشتر صوفیا کرام نے اپنی کتب میں نہایت عقیدت واحتر ام سے کیا ہے اور اس کی کئی شرحیں بھی تحریر کی گئی ہیں۔

بيرساله مختلف نامول سے موسوم ہے۔ مثلاً (1) الرسالة الغوثيه (2) الرسالة معراجيه (3) الرسالة معراجيه (3) الهامات غوث مدانی الهامات غوث الاعظم (5) رساله معرفت ربانی (6) مقامات غوث صدانی (7) رساله غوث العالم ۔

الرسالة الغوثيه كے متعلق بڑی اہم معلومات'' مرآ ۃ الغوثیہ'' کے صفحہ 44 تا 46 سے حاصل ہوتی ہے جس کے مطابق اس رسالہ کا تذکرہ چھٹی صدی ججری کے علما کی تصانیف میں کثرت سے ملتا ہے (سیدناغوث الاعظم رضی الله عنهٔ کا دورِ حیات 470 ھ تا 541 ھ ہے۔ آپ رضی الله عنهٔ کے لوکین اور شاب کا زمانہ مجاہدات وریاضت میں گزرااس لیے توی امکان ہے کہ بیرسالہ 500ھ کے بعد یعنی چھٹی صدی ہجری کے دوران ہی لکھا گیا ہوگا)۔ بعد ازاں یہ ہندوستان پہنچا۔ پہلی باراسے ہندوستان میں مطبع ''نول کشور'' نے شائع کیا اور اس کے بعد سے آج تک طبع ہوتا آر ہاہے۔اس کا تذکرہ دستیاب معلومات كے مطابق مندرجہ ذیل علمانے كياہے:

1 \_اس كے نكات كوحيد الدين نا گورى رحمته الله عليہ نے الوامع وطوالع ميں بيان فرمايا ہے \_

2-علامه ركن الدين عماد كاشاني في اس كاذكر شائل الاتفتيا ميس كيا ہے۔

3\_سلطان العارفين حضرت يخي سلطان ياهُو رحمته الله عليه نے مين الفقرُ ميں 'رساله غوث العالم' کے نام سے بیان فرمایا ہے۔ 4۔ حضرت سراج محمد مجراتی نے اورادِ قادر یہ میں اس رسالہ کا ذکر فرمایا۔
ن سے سرائی کا

6۔شاہ محمد رضاین شخ فاضل قادری رحمته الله علیہ نے اپنی کتاب ارشادِ الطالبين ميں اس رساله مباركه كاذكركيا ہے۔

7\_مولاناغلام قادر بحروى نے كتاب نورر بانى ميں بھى اس كا تذكره كيا ہے۔

8-بابا داؤد خاكى كتاب وردالمريدين اور شرح وردالمريدين كے صفحه 4 يررسالة الغوثيه كا ذكر فرماتے ہیں۔

9\_اردودائره معارف الاسلامية مطبوعه پنجاب يونيورش لا مورجلد 12 كے صفحہ 932 يرجمي اس رساله کاذکرموجودہے۔

10 \_سيدالحاج المعيل بن محرسعيد قادري كى كتاب الفيوضات الربانية في الاوراد القادرية كے صفحه

4 تا 12 پررسالدالغوثيه 'تحرير ہے۔

11۔ سید شریف احد شرافت نوشاہی نے اپنی کتاب سریف التواری ' جلداوّل کے صفحہ 684 پر اس رسالہ کا ذکر کیا ہے۔ اس رسالہ کا ذکر کیا ہے۔

12 - جناب عبدالجلال صاحب عرفان كصفحه 49 پر رقمطراز بيس كه رساله غوثيه كا ايك نسخه وزارت اوقاف بغداد شريف كرتب خانه مين موجود ہے۔

13۔اس رسالہ کی شرح کا ایک نسخہ کتب خانہ جدید گجرات میں محفوظ ہے ( کتابخانہ ہائے پاکستان جلد1 صفحہ 222)

اس رسالہ کی شرح جن علما وصوفیانے کی ان کی تفصیل''مرآ ۃ غوثیہ'' کے مطابق مندرجہ زیل ہے:

1 \_ محد طاہر بن محد بن احد الحفیٰ نے رسالہ فوٹیہ کی شرح '' زمرۃ الخضر اۃ فی شرح کلمات الگیلائی'' کے نام سے فرمائی۔

2-الشيخ محد نورالدين بن الحسيني المعروف بالنور العربي نے اس مبارك رساله كى شرح "الدرة فى شرح رسالة الغوثية" كے نام سے فرمائى۔

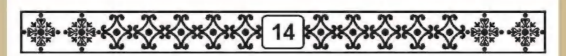
3 عبدالله بن حسن بن على على الحيين الجيلاني في نشاط العشق في شرح رساله قطب الغوث الأعظم، كينام سياس رساله كي شرح فرمائي -

4\_مير محمد فائق الروحي الصوفي نے بھي اس رساله كي شرح فرمائي - (ہدية العارفين جلد 2)

5۔ جواہر العثاق کے نام سے حضرت بندہ نواز گیسودراز رحمتہ اللہ علیہ نے اس رسالہ کی شرح دہلی میں رقم فرمائی۔ جس کا اردوتر جمہ مولوی حافظ عطاحسین نے کیا اور اسے گلبر گہشریف حیدر آبادد کن سے 1939ء میں طبع کروایا جسے بعد از ال پروگر یسو بکس اردو باز ار لا ہور نے مئی 2000 میں شائع کیا۔ اسی شرح کا ایک اردوتر جمہ مولانا قاضی احمد عبد الصمد فاروقی قادری چشتی نے کیا جسے ادارہ معارف اسلام کراچی نے شائع کیا۔

6\_ نشاط العشق ' کے نام سے عالمانہ رنگ میں حضرت ملوک شاہ صدیقی رحمتہ اللہ علیہ نے رسالہ مبارکہ کی شرح فرمائی جوا دارہ معارف اسلامیہ کراچی نے شائع کی۔

بیاعتراف کرنے میں کوئی عارنہیں کہ بیتمام معلومات نہایت محدود ہیں اور صرف برصغیر یاک و ہند کےعلما کے تذکرہ الرسالہ غوثیہ کے متعلق ہیں۔ چونکہ سیّدناغوث الاعظم رضی اللّٰدعنهٔ کا قدم مبارک ہرزمانے کے ہرعلاقے کے ہرولی کی گردن پر ہے اس لیے یقیناً دیگر اسلامی ممالک كے علاوصوفیانے بھی اس رسالے سے فیض حاصل كیا ہوگا اور اس كا تذكرہ اور شرح اپنی كتب میں این این زبان میں کیا ہوگا جن کے متعلق بیاع جزمعلومات اکٹھی نہ کرسکنے کے سلسلے میں کوتا ہی کا اعتراف كرتا ب اورساتھ اپنے اس عجز كا بھى اعتراف كرتا ہے كہ عالى مرتبت محبوب سبحانی غوث صدانی غوث الاعظم رضی الله عنه جن کامقام ہرمقام سے بلند، جن کامر تنبہ ہم جیسے ناقصوں کے وہم وگمان ہے بھی بالاتر، جن کا حال ہرولی کے حال سے کامل ترہے، کی عالم معراج میں اللہ تعالی سے گفتگواورقلبی واردات جے الرسالة الغوثيه كى صورت ميں قلمبند كيا گيا ہے كى شرح كاحق ٹھيك سے ادا کرنا میرے جیسے ناقص انعقل ناقص انعمل کے لیے ممکن نہیں۔ میرا حال خام فہم ادھورا، شعور محدود اورعقل ناقص ہے۔جس حد تک کریایا وہ بھی ان ہی کے فیض اور مرشدیاک سلطان العاشقين حضرت سخى سلطان محمد نجيب الرحمن مدظله الاقدس كى مهربانى كے طفيل ہے۔ الله ياك ہارے حالوں بررحم فرمائے اور ہمیں اپنے کلام کی ٹھیک ٹھیک سمجھ عطا فرمائے تا کہ ہم اس کی روشنی میں راوحق پرسفر جاری وساری رکھیں۔آمین





#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْم

اللدكة نام سے شروع جوبہت مہربان نہایت رحم فرمانے والا ہے۔

ٱلْحَمْدُ يِللهِ كَاشِفِ الْغُمَّةِ بَاسِطِ النِّعْمَةِ وَ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامُ عَلَى نَبِيِّهِ خَيْرِ الْبَرِيَّةِ نَبِيِّ الرَّحْمَةِ

ترجمہ: تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جوغموں کو زائل کرنے والا، نعمتوں میں فراخی بخشنے والا ہے اور اس کے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر صلوۃ وسلام ہو جو تمام مخلوقات سے بہترین اور رحمت والے نبی ہیں۔

قَالَ الْعَوْثُ الْاَعُظَمُ الْمُسْتَوْحِشُ عَنْ غَيْرِ اللهِ وَ الْمُسْتِأْنِسُ بِاللهِ قَالَ اللهُ تَعَالَى الْعَوْثِ اللهِ وَ الْمُسْتِأْنِسُ بِاللهِ قَالَ اللهُ تَعَالَى يَا عَوْثَ الْالْعُقْلَمُ قُلْتُ لَبَّيْكَ يَارَبُ الْعَوْثِ قَالَ كُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ الْعَلَى عُلُوثٍ وَ الْجَبَرُوتِ النَّاسُوتِ وَ الْبَلَكُوتِ وَ الْجَبَرُوتِ اللَّا اللهُ وَتِ فَهِي صَوْرِيعَةً وَ كُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ الْمَلَكُوتِ وَ الْجَبَرُوتِ وَ اللَّهُ وَتِ وَاللَّهُ وَتِ فَهِي حَقِيفَةً فَعَى عَلِيقَةً وَ كُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ الْمُوتِ فَهِي حَقِيفَةً فَي عَلَيْ اللهُ وَتِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ وَالْمُولِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالَّةُ وَالْمُ اللْمُ وَالْمِنْ وَاللَّهُ وَالْمُ وَالْمُولِ وَالْمُ اللْمُولِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ وَاللَّهُ وَاللْمُولِ وَاللَّهُ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ وَاللْمُولِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ اللّهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُولِ وَالْمُ

ترجمہ: غوث الاعظم رضی الله تعالی عنهٔ جو کہ غیر الله سے وحشت اور الله سے انسیت رکھنے والے ہیں، بیان فرماتے ہیں کہ الله تعالی نے ان سے فرمایا "اے غوث

### • ﴿ إِنَّهِ • ﴿ إِنَّهِ الرَّسِالَةِ الغوشيهِ ﴾ ﴿ 15 ﴿ كَا مِنْ مِنْ مِنْ أُردورٌ جمهِ • ﴿ إِنَّهِ • • ﴿ إِنَّهِ • • ﴿

الاعظم !" میں نے عرض کی " حاضر ہوں! اے غوث کے رب " ۔ فرمایا " جوطور طریق ناسوت و ملکوت کے درمیان (جاری) ہے وہ شریعت ہے اور جوطور طریق ملکوت و جبروت کے درمیان (جاری) ہے وہ طریقت ہے اور جوطور طریق جبروت و لاھوت کے درمیان (جاری) ہے وہ طریقت ہے اور جوطور طریق جبروت و لاھوت کے درمیان (جاری) ہے وہ حقیقت ہے۔ "

وَقَالَ لِيُ يَاغَوْكَ ٱلاَعظَمُ مَا ظَهَرُتُ فِي شَيْعٍ كَظَهُوْرِي فِي الْإِنْسَانِ ثُمَّ سَأَلْتُ فَقُالَ لِيُ يَاغَوْكَ الْاَعْظَمُ الْاَمْكَوِّنُ سَأَلْتُ فَقُالَ لِي يَاغَوْكَ الْاَعْظَمُ الْاَمْكَوِّنُ الْمَكَانِ وَلَيْسَ لِيُ مَكَانُ وَ الْإِنْسَانِ ثُمَّ سَأَلْتُ فَقُلْتُ يَارَبِّ مَلَ لَك شَرَبُ وَلَيْسَ لِي مُكَانُ وَ الْإِنْسَانِ ثُمَّ سَأَلْتُ فَقُلْتُ يَارَبِ مِنْ اللّهُ فَيْرِ اللّهِ اللّهُ فَيْرِ اللّهُ لَكُ اللّهُ فَيْرُ اللّهُ اللّهُ فَيْرُ اللّهُ فَيْرُ إِلّهُ فَيْرِ اللّهُ اللّهُ فَيْرِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَيْرِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَيْرُ إِلّهُ فَيْرُ إِلّهُ فَيْرُ إِلّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ترجمہ: اور مجھے فرمایا ''اے غوث الاعظم 'امیں کسی شے میں ایسا ظاہر نہیں ہوا جیسا انسان میں ۔' پھر میں نے سوال کیا ''اے پروردگار! کیا تیرا کوئی مکان ہے؟'' پس مجھے فرمایا ''اے غوث الاعظم 'امیں مکانوں کو پیدا کرنے والا ہوں اور میرا کوئی مکان نہیں اور میں انسان کا خفیہ راز ہوں ۔'' پھر میں نے سوال کیا ''اے رب اکیا تیرے لیے کھانا پینا ہے '' فرمایا '' فرمایا '' فرمایا '' فرمایا '' نقیر کا کھانا میرا کھانا میرا کھانا میرا کھانا میرا کھانا کے پروردگار! تونے کس چیز سے فرشتوں کو پیدا فرمایا ؟'' اللہ تعالی نے سوال کیا ''اللہ تعالی نے فرمایا '' میں نے فرشتوں کو پیدا فرمایا ؟'' اللہ تعالی نے فرمایا ''میں نے فرشتوں کی کھی اور انسان کی تخلیق اپنے نور

#### • ﴿ إِنَّهِ • ﴿ أَلِهِ النَّهِ الغوشيهِ ﴾ ﴿ 16 ﴿ أَلَهُ مِنْ مَنْ مَ أُردورٌ جمهُ • ﴿ إِنَّهِ • ﴿ إِنَّهِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّلْمِيلَا الللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِيلَا اللَّهِ اللَّهِ الللَّمِيلُولِي الللَّلْمِلْمِلْ

ثُمَ قَلْتُ يَا رَبَّ الْغَوْثِ هَلَ لَكَ مَطِيَّةٌ قَالَ يَا غَوْثَ الْأَعْظَمْ جَعَلْتُ الْإِنْسَانَ مَطِيَّتِي وَجَعَلْتُ سَائِرِ الْآكُوانِ مَطِيَّةَ الْإِنْسَانِ وَقَالَ لِي يَاغَوْثَ الْاعظَمْ يِعْمَ الطَّالِبُ الْأَوْ يِعْمَ الْمَطْلُوبُ الْإِنْسَانُ يِعْمَ الرَّاكِبُ الْأَوْ نِعْمَ الْمَرْكُوبُ الْإِنْسَانُ وَنِعْمُ الرَّاكِبُ الْإِنْسَانُ وَنِعْمَ الْمَرْكُوبُ لَهُ سَائِرُ الْأَكْوَانِ وَقَالَ لِيْ يَا غَوْثَ الْأَعْظَمُ ٱلْإِنْسَانُ سِيِّى وَ آنَا سِرُّهُ وَلَوْ عَرَفَ الْإِنْسَانُ مَنْزِلَتَهُ عِنْدِي لَقَالَ فِي كُلِّ نَفْسٍ مِنَ الْإَنْفَاسِ لَبِنَ الْمُلُكِ الْيَوْمِ اللَّالِيْ عَاغَوْتَ الْاعْظَمْ مَا آكُلُ الْإِنْسَانُ وَشَرَبَ شَيْعًا وَمَا قَامَرُ وَمَا قَعَلَ وَمَا نَطَقَ وَمَا صَمَتَ وَمَا فِعُلَّا وَمَا تَوَجَّهَ بِشَيْحُ وَمَا غَابَ عَنْ شَيْئِ إِلَّا وَ آنَا فِيهِ سَاكِنُهُ وَ مُحَرِّكُهُ وَ مُسَكِّنُهُ. وَ قَالَ لِي يَا غَوْثَ ٱلاعظم جِسُمُ الْإِنْسَانِ وَنَفْسُهُ وَ قُلْبُهُ وَرُوْحُهُ وَسَمْعُهُ وَبَصْرُهُ وَ يَلُهُ وَ لَا رِجُلُهُ وَلِسَانُهُ وَكُلُّ ذٰلِكَ هُوَ ٱظْهَرْتُ لَهُ بِنَفْسِي لِنَفْسِي لَا هُوَ إِلاَّ آنَا وَ لَا آنَا غُدُونُ

ترجمہ: پھر میں نے کہا''اے خوٹ کے ربّ! کیا تیرے لیے سواری ہے؟''فرمایا ''اے خوث الاعظم ! میں نے انسان کو اپنی سواری اور ساری کا کنات کو انسان کی سواری بنایا ہے۔ پھر مجھے فرمایا اے خوث الاعظم ! کتنا اچھا طالب میں ہوں اور کتنا اچھا مطلوب انسان ہے، کتنا اچھا سوار میں ہوں اور کتنا اچھا سواری انسان ہے اور کتنا اچھا سوار انسان ہے ورکتنا اچھا سوار انسان ہے۔ پھر مجھے فرمایا اے خوث العظم انسان ہے جس کی کتنی اچھی سواری کا کنات ہے۔ پھر مجھے فرمایا اے خوث الاعظم ! انسان میر اراز ہے اور میں انسان کا راز ہوں۔ اگر انسان جان لے کہ اس کا الاعظم ! انسان میر اراز ہے اور میں انسان کا راز ہوں۔ اگر انسان جان لے کہ اس کا

#### • ﴿ إِنْ مَنْ مُ أُرِدُورٌ جِمَهُ ﴿ أَلِهِ الْغُوشِيهِ ﴾ • ﴿ 17 ﴿ مِنْ مَنْ مُ أُردُورٌ جِمَهُ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ الْغُوشِيهِ ﴾ • ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ الْغُوشِيهِ اللَّهُ الْغُوشِيهِ اللَّهُ الْغُوشِيهِ اللَّهُ الْغُوشِيمِ اللَّهُ اللّ

مرتبہ میرے نزدیک کیا ہے تو ہر سانس میں کے کہ آج کے دن ساری بادشاہت میرے سواکسی اورکوسر اوارنہیں۔اے غوث الاعظم انسان کوئی چیز نہ کھا تا ہے نہ بیتا، نہ کھڑا ہوتا ہے نہ بیشا، نہ کوئی کام کرتا ہے نہ کسی چیز کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور نہ اس سے روگر دان ہوتا ہے مگر یہ کہ اس میں میں ہوتا ہوں۔ میں اس کو حرکت میں لاتا ہوں اور میں ہی اس کوساکن رکھتا ہوں۔ پھر مجھے فر ما یا اے غوث الاعظم! انسان کا جسم، اس کا نفس، اس کا دل، اس کی روح، اس کے کان، اس کی آتھیں، اس کے ہائی ساس کے پائی اور اس کی زبان ہرایک چیز کو میں نے اپنی آتھیں، اس کے ہائی ہوں اور میں اس کا غیر نہیں جا گھیں ہوں اور میں اس کا غیر نہیں ہوں اور میں اس کا غیر نہیں ہوں اور میں اس کا غیر نہیں ہوں۔

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ إِذَا رَأَيْتَ الْفَقِيْرَ الْمُعْتَرِقَ بِنَارِ الْفَقْرِ وَ الْمُعْتَرِقَ بِنَارِ الْفَاقَةِ فَتَقَرِّبُ إِلَيْهِ فَإِنَّهُ لَا حِبَابَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ كَمَا قَالَ الْمُنْكَسِرِ بِنَارِ الْفَاقَةِ فَتَقَرِّبُ إِلَيْهِ فَإِنَّهُ لَا حِبَابَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ كَمَا قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْفَقُرُ فَغُرِي وَ بِهِ آفْتَخِرُ عَلَى الله صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْفَقُرُ فَغُولُ وَ بِهِ آفْتَخِرُ عَلَى الله الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْفَقُرُ فَهُو الله الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْفَقُرُ فَهُو الله

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! جبتم کسی فقیر کواس حال میں دیکھو کہ وہ فقر کی آگ میں جائے گئے ہوجاؤ فقر کی آگ میں جل گیا ہے اور فاقہ کے اثر سے شکستہ حال ہے تواس کے قریب ہوجاؤ کیونکہ میرے اور اس کے درمیان کوئی پردہ نہیں ہے جبیبا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا' فقر میرافخر ہے اور میں اسی فقر کے سبب انبیا ومرسلین پرفخر کرتا ہوں'

## • ﴿ إِنْ مَنْ مَ أُرُدُورَ جِمَهِ ﴾ • ﴿ إِنْ مَنْ مَ أُردُورَ جِمَهِ • ﴿ إِنَّهِ • • ﴿ إِنَّهِ • • ﴿

#### اورجیسا کہ کہا گیاہے کہ جب فقر مکمل ہوتا ہے پس وہی اللہ ہے'۔

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْفَ الْاعظمُ لَا تَأْكُلُ طَعَامًا وَ لَا تَشْرَبُ شَرَابًا وَ لَا تَنمُ ثُومَةً إِلَّا عِنْدِي بِقَلْبٍ حَاضِرٍ وَعَيْنٍ نَاظِرٍ ثُمَّ قَالَ لِي يَا غَوْفَ الْاعظمُ مَن حُرِمَ عَيِّى بِسَفْرِ الْبَاطِنِ ابْتَلَيْتُهُ بِسَفْرِ الظَّاهِرِ وَلَمْ يَزُدِدُ مِيِّى إِلَّا بُعُدًا فِي سَفْرِ الظَّاهِرِ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم انتم کھانانہ کھاؤاورنہ پچھ پیونہ نیند میں آرام کرومگر بیا کہ میرے ہی پاس اپنے حضورِ قلب اور چیتم بینا سے۔ پھر مجھے فرمایا اے غوث الاعظم ''اجو باطن میں میری طرف سفر سے محروم رہا میں اس کوظاہری سفر میں مبتلا کردیتا ہوں اور اسے میری طرف سے اور پچھ نہیں دیا جاتا ہج ظاہری سفر کے ذریعے دوری کے۔''

ثُمَّةَ قَالَ لِيُ يَاغَوُكَ الْاَعْظَمُ ٱلْإِنِّحَادُ حَالٌ لَا يُعَبَّرُ عَنْهُ بِلِسَانِ الْمَقَالِ فَمَنَ امْنَ بِهِ قَبُلَ وَرُودَ الْحَالِ فَقَلُ كَفَرَ وَ مَنْ ارَادَ الْعِبَادَةَ بَعْدَ الْوَصُولِ فَقَلُ اشْرَكَ بِاللهِ الْعَظِيْمِ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا "اے غوث الاعظم التحاد ایک ایسا حال ہے جوزبانی گفتگو سے
بیان نہیں کیا جاسکتا پس جس نے واردات حال سے پہلے اُسے مان لیااس نے کفر کیا
اور جس نے وصول محویت حال کے بعد عبادت کا ارادہ کیا اس نے اللہ عظیم کے ساتھ

شرك كيا"

ثُمَّ قَالَ لِى يَا غَوْثَ الْاعظَمُ مَنْ سَعِدَ بِالسَّعَادَةِ الْازَلِيَّةِ طُولُى لَهُ لَمْ يَكُنُ عَلَا لَكُ لَكُ لَهُ لَمْ يَكُنُ مَقْبُولًا بَعْدَ عَنْ اللَّهَ عَلَى الشَّقَاوَةِ الْازَلِيَّةِ فَوَيْلُ لَهُ لَمْ يَكُنْ مَقْبُولًا بَعْدَ خُلِكَ قَطُّ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا اے غوث الاعظم "اجواز لی سعادت کی بنا پر سعید ہوا پس اس کے لیے طوبی (خوش) ہے اور وہ مجھی گمراہ نہ ہوگا اور جواز لی شقاوت کی بنا پر شقی ہوا پس اس کے لیے افسوس ہے وہ اس کے بعد ہر گرز مقبول نہ ہوگا۔

ثُمَّرَ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ جَعَلْتُ الْفَقُرُ وَ الْفَاقَةُ مَطِيَّةِ الْإِنْسَانِ فَمَنُ رَكَبَهُمَا فَقَدُ مَا لَيْ الْمَنْ الْمَفَاوِزَ وَالْبَوَادِيُ وَكَبُهُمَا فَقَدُ بَلَغَ الْمَنْ إِلَى الْمَنْ الْمَنْ الْمَفَاوِزَ وَالْبَوَادِيُ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم "! میں نے فقر اور فاقہ دونوں کو انسان کے لیے سواری بنایا پس جو کوئی ان دونوں پرسوار ہوا وہ جنگلوں اور وادیوں کو طے کرنے سے پہلے ہی منزلِ مقصود پر پہنچ گیا۔''

ثُمَّرَ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اللَّمَحَبَّةِ حِبَابٌ بَيْنَ الْمُحِبِّ وَ الْمَحْبُوبِ فَإِذَا فَي الْمُحِبُّ وَ الْمَحْبُوبِ فَإِذَا فَي الْمُحِبُّ عَنِ الْمَحَبَّةِ وَصَلَ بِالْمَحْبُوبِ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا "اے غوث الاعظم ! محبت محب اور محبوب کے درمیان حجاب

### • ﴿ إِنْ مَنْ مُ أُرُورَ جمه الرسالة الغوشيه ﴿ 20 ﴿ كَا مِنْ مَنْ مُ أُردورٌ جمه ﴿ إِنَّهُ • ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ الْعُوشِيمِ النَّهُ الغوشيهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّلَّا اللَّهُ

ہے۔ پس جب محب محبت سے فنا حاصل کر لیتا ہے تب وہ محبوب سے وصال پالیتا ہے۔''

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمَ لَوْ عَلِمَ الْإِنْسَانُ مَا كَانَ لَهُ بَعُلَ الْبَوْتِ مَا مَعْ قَالَ لِي مَا عَوْثَ الْاَنْدَ فَا اللَّهُ الْمَعْ فَا اللَّهُ الْمَعْ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَيَاتَ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللْلِلْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُوالَ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا اے غوث الاعظم ! "اگرانسان جان لے کہ موت کے بعداس کے ساتھ کیا ہونا ہے تو دنیا میں دنیوی زندگی کی تمنا نہ کرے اور ہر لمحہ بیہ کہے مجھے مار ڈال مجھے مار ڈال مجھے فرمایا اے غوث الاعظم ! قیامت کے دن میر بے زدیک مخلوقات کی جمت گوزگا، بہرا، اندھا ہونا اور حسرت وگریہ کرنا ہے اور قبر میں بھی ایساہی ہوگا۔"

وَقَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ مَنْ رَآنِيُ اِسْتَغُلَى عَنِ السُّوَّالِ فِي كُلِّ حَالٍ وَمَنْ لَمْ يَرَانِيُ لَمْ يَنْفَعُهُ السُّوَّالُ وَهُوَ مَحْجُوْبُ بِالْمَقَالِ

ترجمہ: اور مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! جس نے مجھے دیکھا وہ ہرحال میں مجھ سے سوال کرنا اسے کچھ نے فع سوال کرنا اسے کچھ نفع سوال کرنا اسے کچھ نفع ندرے گا کیونکہ وہ قبل وقال کی بنا پرمجوب ہے۔''

## • ﴿ إِنْ مَنْ مُ أُرُورَ جِمَهُ • ﴿ كَا لَكُوشِيهِ الْحَوْثِيهِ الْحَوْثِيهِ الْحَوْثِيهِ الْحَوْثِي

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا خَوْثَ الْاَعْظَمُ الْاَرُوَاحُ كُلُّهَا يَتَرَاقَصُوْنَ فِي قَوَالِيهِمُ إلى يَوْمِ الْقِيهَةِ بَعُكَمَ قَوَالِيهِمُ إلى يَوْمِ الْقِيهَةِ بَعُكَمَ قَالِي السُّتُ بِرَبِّكُمُ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظمؓ! میرے آگسٹ بِرَیِّکُمْ کہنے کے بعدسے رومیں قیامت تک اپنے جسموں میں ناچتی ہیں۔''

ثُمَّ قَالَ رَايُتُ الرَّبَّ تَعَالَى ثُمَّ قَالَ لِيُ يَاغَوْكَ الْاَعْظَمُ مَنْ سَالَنِيْ مِنَ الرُّوْيَةِ عَلَمُ مَنْ سَالَنِيْ مِنَ الرُّوْيَةِ عَلَمُ الْعِلْمِ فَهُوَ الرُّوْيَةِ عَلَمُ الْعِلْمِ فَهُوَ الرُّوْيَةِ الْعِلْمِ فَهُوَ مَنْ ظَنَّ آنَّ الرُّوْيَةِ غَيْرُ الْعِلْمِ فَهُوَ مَعْرُورُ لِرُوْيَةِ الرَّبِ

ترجمہ: پس (سیّدناغوث الاعظم نے) فرمایا ''میں نے ربّ تعالیٰ کودیکھا'' پھر (الله تعالیٰ کو کھا'' پھر (الله تعالیٰ نے) مجھے فرمایا ''اےغوث الاعظم ! جوعلم حاصل ہونے کے بعد میری رویت کے بارے میں سوال کرے پس وہ مجوب ہے اور جوعلم کے بغیر میری رویت کے متعلق مگان کرے وہ رویت بنالی کے بارے میں دھوکہ میں ہے۔''

وَ قَالَ لِىُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ لَيْسَ الْفَقِيْرُ عِنْدِي مَنْ لَيْسَ لَهُ شَيْعٌ بَلِ الْفَقِيْرُ الَّذِي لَهُ الْاَمْرِ فِي كُلِّ شَيْعٍ إِذَا قَالَ لِى شَيْعٍ كُنْ فَيَكُون

ترجمہ: اور مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! میرے نزدیک فقیر وہ نہیں جس کے پاس کے چون الاعظم ! میرے نزدیک فقیر وہ نہیں جس کے اس کے چون الاعظم ! میرے نزدیک فقیر وہ ہے جس کا امر ہرشے پرنا فذہوا ور جب وہ کسی شے کے لیے کہے 'ہوجا' تو وہ ہوجائے۔''

### • ﴿ إِنْ مَنْ مُ أَرِدُورٌ جِمَهُ ﴿ كَا لَكُوشِيهِ ﴾ ﴿ 22 ﴿ مِنْ مَنْ مُ أَرِدُورٌ جِمَهُ ﴿ إِنَّهُ ا

وَقَالَ لِيُ يَاغَوْكَ الْاعْظَمُ لَا الْفَةَ وَلَا يِعْبَةَ فِي الْجَنَّةِ بَعْلَ ظُهُوْرِي فِيهَا وَلَا وَقَالَ الْجَنَّةِ بَعْلَ ظُهُوْرِي فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ وَحُشَةَ وَلَا حُرُقَةَ فِي النَّارِ بَعْلَ خِطَابِي لَهَا وَقَالَ اَخْسَوُا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ وَحُشَةَ وَلَا حُرُقَة فِي النَّارِ بَعْلَ خِطَابِي لَهَا وَقَالَ اَخْسَوُا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ وَكَالَّا مُنْ لَكُمْ مِنْ كُلِّ كَرِيْمٍ وَالنَّا الْحُمُ مَنْ كُلِّ كَرِيْمٍ وَالنَّا الْحَمُّ مِنْ كُلِّ كَرِيْمٍ وَالنَّا الْحَمُّ مِنْ كُلِّ كَرِيْمٍ وَالنَّا الْحَمُّ مِنْ كُلِّ كَرِيْمٍ وَالنَّالَ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ كُلِّ كَرِيْمٍ وَالنَّا الْحَمْ مِنْ كُلِّ مَا عَلَى اللَّهُ مِنْ كُلِّ الْمُ عَظْمُ اللَّهُ مِنْ كُلِّ اللَّهُ مِنْ كُلِّ مَا مَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِنْ كُلِّ اللَّهُ مِنْ كُلِّ مَنْ كُلِي النَّالِ مَنْ كُلِّ اللَّهُ مِنْ كُلِّ اللَّهُ مِنْ كُلِّ اللَّهُ مِنْ كُلُونُ الْمُعْقَلُ مُنْ اللَّهُ مِنْ كُلِلْ الْمُعْقِلُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ كُلِي مُنْ كُلُونَا وَالْعُلْلُ اللَّهُ مِنْ كُلُونُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ كُلُونُ النَّهُ مُنْ كُلُونُ مُنْ مُنْ كُلُونُ مِنْ كُلُونُ مِنْ كُلُونُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ

ترجمہ: اور اللہ تعالی نے مجھ سے فرمایا ''اے غوث الاعظم ! جنت میں میر نظہور کے بعد کوئی الفت اور نعمت نہ رہے گی اور جہنم میں ان سے میر سے خطاب کے ہوتے ہوئے وحشت وجلن نہ رہے گی۔''اور فرمایا''(اے اہل جہنم) تم اس میں ذلیل بنے رہو اور مجھ سے کوئی کلام نہ کرو جس نے نہیں چکھا اس نے نہیں بیچانا۔اے غوث الاعظم ! میں ہر کریم سے بڑھ کرار م ہوں۔''

وَقَالَ لِيُ يَاغَوْكَ الْاَعْظَمُ نَمْ عِنْدِي لَا كَنُوْمِ الْعُوَامِ تَرَانِيَ فَقُلْتُ يَارَبِ كَيْفَ الْأُمْ عِنْدَك قَالَ بِخُمُودِ الْجِسْمِ عَنِ اللَّذَاتِ وَخُمُودِ النَّفُسِ عَنِ الشَّهُوَاتِ وَخُمُودِ الْقَلْبِ عَنِ الْخَطْرَاتِ وَخُمُودِ الرُّوْج عَنِ الْلَحْظَاتِ وَ فَنَاءَذَاتِك فِي النَّاتِ

ترجمہ: اور (اللہ تعالیٰ نے) مجھ سے فرمایا ''اے غوث الاعظم ''اکومیرے پاس سوجا۔
عوام کی نیند کی طرح نہیں۔ تُوتو میرا دیدار کرے گا۔'' میں نے کہا''اے رب! میں
تیرے پاس کیسے سوجاؤں؟''فرمایا''جسم کولذات سے دور کر کے نفس کوشہوات سے
دور کر کے ، قلب کوخطرات سے دور کر کے ، روح کو لحظات سے دور کر کے اور اپنی
ذات کومیری ذات میں فنا کر کے۔''

#### • ﴿ إِنْ مَنْ مُ أُرِدُورٌ جِمهَ الْحِوشِيهِ ﴾ • ﴿ 23 ﴿ عَلَى مَنْ مُ أُردُورٌ جِمهُ ﴿ إِنَّهُ ﴿ فَإِنَّهُ ﴿ وَإِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الْغُوشِيهِ اللَّهِ الْغُوشِيهِ اللَّهِ الْغُوشِيهِ اللَّهِ الْغُوشِيمِ اللَّهِ الللَّهِ الللّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّهِ ا

ترجمہ: (اللہ پاک نے) مجھ سے فرمایا''اے غوث الاعظم !''میں نے کہا'' حاضر ہوں السے عرشِ عظیم کے رہ ب ''پس مجھے کہا'' کہہ یار ب کریم ورجیم ۔اے غوث الاعظم ! اپنے اصحاب اور اپنے احباب سے کہدو کہتم میں سے جوکوئی میری صحبت چاہتا ہوہ فقر اختیار کرے۔ فقر اختیار کرے۔ فقر اختیار کرے۔ فقر اختیار کرے۔ جب ان کا فقر مکمل ہوجا تا ہے تو وہ نہیں رہتے بجز میرے ۔اور مجھے فرما یا اے غوث الاعظم ! تیرے لیے طوبی ہے اگر تو میری مخلوق پر شفقت کرے اور پھر تیرے لیے طوبی ہے اگر تو میری مخلوق پر شفقت کرے اور پھر تیرے لیے طوبی ہے اگر تو میری مخلوق کرے۔

قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ جَعَلْتُ فِي النَّفْسِ طَرِيْقَ الزَّاهِدِيْنَ وَجَعَلْتُ فِي النَّفْسِ طَرِيْقَ الزَّاهِدِيْنَ وَجَعَلْتُ فِي النَّفْسِ طَرِيْقِ الْوَاقِفِيْنَ وَجَعَلْتُ فِي الرُّوْحِ طَرِيْقِ الْوَاقِفِيْنَ وَجَعَلْتُ النَّوْمِ عَلِيْقِ الْوَاقِفِيْنَ وَجَعَلْتُ النَّوْمِ عَلِيْقِ الْوَاقِفِيْنَ وَجَعَلْتُ النَّفْسِيْ عَلَيْ الْاَحْرَادِ وَتُلُوبُ الْاَحْرَادِ قُبُورُ الْاَسْرَادِ

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے مجھ سے فرمایا" اے غوث الاعظم ! میں نے زاہدین کے لیے نفس میں راستہ بنایا، واقفین کے لیے روح میں نفس میں راستہ بنایا، واقفین کے لیے روح میں

## • ﴿ ﴿ وَمِنْ مَ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 24 ﴿ 24 مِنْ مَنْ عُ اُردورٌ جمه ﴿ ﴿ وَإِنْ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْحَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا

راسته بنایااورخودکواحرارکامحل بنایااوراحرار کےقلوب اسرار کے مدفن ہیں۔''

قَالَ لِي يَا غَوْثَ الْاعظَمُ قُلُ لِأَصْعَابِكَ اعْتَنِمُوا دَعُوَةً الْفُقَرَآءَ فَانَّهُمُ

ترجمہ: مجھے فرمایا''اے غوث الاعظمُّ! پنا اصحاب سے کہددو کہ فقرا کی دعا کوغنیمت جانو کیونکہ وہ میرے نزدیک ہیں اور میں ان کے نزدیک ہوں۔''

قَالَ لِيْ يَا غَوْثَ الْأَعْظَمُ اَنَا مَأْوَى كُلِّ شَيْعٍ وَ مَسْكَنُهُ وَ مَنْظَرُهُ وَ إِلَىًّ الْبَصِيْرُ الْبَصِيْرُ

ترجمہ: مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! میں ہرشے کا ماوی اوراس کامسکن اور منظر ہوں اور ہرشے میری طرف ہی پلٹنے والی ہے۔''

قَالَ لِيُ يَاغَوْكَ الْاعظَمُ لَا تَنْظُرُ إِلَى الْجَنَّةِ وَمَا فِيْهَا تَرَانِي بِلَا وَاسِطَةٍ وَلَا تَنْطُرُ إِلَى النَّارِ وَمَا فِيْهَا تَرَانِي بِلَا وَاسِطَةٍ

ترجمہ: مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! جنت اور جو پچھاس کے اندر ہے اس کی طرف نظرمت کروٹو بلا واسطہ میرا دیدار کرے گا اور جہنم اور جو پچھاس کے اندر ہے اس کی طرف نظرمت کروٹو بلا واسطہ میرا دیدار کرے گا۔''

## • ﴿ إِنَّهِ • ﴿ أَلِهِ النَّهِ الغوشيه ﴾ ﴿ 25 ﴿ عَلَى الرَّمَالَ مَا أَرُدُورٌ جِمَهُ ﴿ إِنَّهِ اللَّهِ الْعَوشيهِ الْحَرْثِ اللَّهِ الْعَوشيهِ اللَّهِ الْعَوشيهِ اللَّهِ الْعَوشيهِ اللَّهِ اللَّ

قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اَهُلَ الْجَنَّةِ مَشْغُولُونَ بِالْجَنَّةِ وَ اَهُلُ النَّارِ مَشْغُولُونَ بِالْجَنَّةِ وَ اَهُلُ النَّارِ مَشْغُولُونَ بِالْجَنَّةِ وَ اَهُلُ النَّارِ مَشْغُولُونَ بِالنَّارِ يَتَعَوَّدُونَ مِنَ النَّعِيْمِ كَأَهُلِ النَّارِ يَتَعَوَّدُونَ مِنَ النَّعِيْمِ النَّارِ يَتَعَوَّدُونَ مِنَ النَّعِيْمِ النَّارِ مَنَ الْمَارِ مَنَ النَّامِيْمِ النَّارِ مِنَ النَّهِمُ النَّارِ مَنْ النَّامِيْمِ الْمَارِ الْمَارِ النَّارِ مَنْ الْمَارِ النَّامِيْمِ الْمُنْ الْمُنْ الْمَارِ النَّامِ الْمُلْ النَّامِ الْمَارِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْ النَّامِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْ الْمَارِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْ النَّامِ الْمُنْ الْمُلُولُ الْمُنْ الْ

ترجمہ: مجھ سے فرمایا''اے غوث الاعظم ! اہلِ جنت 'جنت میں مشغول ہیں اور اہلِ دوزخ ' دوزخ میں مشغول ہیں کیکن تُو مجھ میں مشغول رہ۔ مجھ سے فرمایا اے غوث دوزخ ' دوزخ میں مشغول ہیں کیکن تُو مجھ میں مشغول رہ۔ مجھ سے فرمایا اے غوث الاعظم ! اہلِ جنت میں سے میرے ایسے بند ہے بھی ہیں جونعتوں سے اس طرح پناہ مانگتے ہیں جیسے دوزخی دوزخ سے پناہ مانگتے ہیں۔''

قَالَ إِنْ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ إِنَّ إِنْ عِبَادِيْ سِوَى الْاَنْدِيَاءِ وَ الْمُرْسَلِيْنَ لَا يَطْلِعُ عَلَى اَحُوالِهِمُ اَحَدُّمِنْ اَهْلِ اللَّنْيَا وَ لَا اَحَدُّمِنْ اَهْلِ الْاَجْرَةِ وَ لَا اللَّانِيَا وَ لَا اللَّا وَ لَا مَالِكُ وَ لَا رَضُوَانٌ وَ اَحَدُّمِنُ اَهْلِ النَّارِ وَ لَا مَالِكُ وَ لَا رِضُوانٌ وَ اَحَدُّمِنُ اَهْلِ النَّارِ وَ لَا النَّارِ وَ لَا النَّارِ وَ لَا اللَّا وَ لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَ لَا اللَّهُ وَ لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَ لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّه

يَا غَوْثَ الْاعْظَمُ اَنْتَ مِنْهُمُ وَ عَلَامَا مُهُمُ فِي النَّانَيَا اَجْسَامُهُمْ مُحْتَرِقَةٌ مِنْ قِلَّةِ الطَّعَامِ وَ الشَّرَابِ وَ نُفُوسُهُمْ مُحْتَرِقَةٌ عَنِ الشَّهُوَاتِ وَ قُلُوبُهُمُ مُحْتَرِقَةٌ عَنِ الْخَطَرَاتِ وَ اَرُوَاحُهُمُ مُحُتَرِقَةٌ عَنِ اللَّحْظَاتِ وَ هُمُ اَصْحَابُ الْبَقَاءِ الْبَعَادِ وَ هُمُ اَصْحَابُ الْبَقَاءِ الْبُحْتَرِقُونَ بِنُورِ للِّقَاءِ

### • ﴿ إِنْ مَنْ مُ أُرِدُورٌ جِمهَ • ﴿ كُنَّا عُوشِيهِ ﴾ ﴿ 26 ﴿ كُنَّا عُرِيْهُ • ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ الْغُوشِيهِ الْمُؤْمِدُ فَاللَّهُ الْغُوشِيهِ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ ا

ترجمہ: مجھ سے فرمایا ''اے غوث الاعظم! انبیا و مرسلین کے علاوہ میرے ایسے بند ہجی ہیں جن کے احوال سے نداہلِ دنیا ہیں سے کوئی واقف ہیں نداہلِ آخرت ہیں سے، نداہلِ جنت میں سے اور نداہلِ دوزخ میں سے، نداہلِ جنت میں سے اور نداہلِ دوزخ میں سے، نداہلِ جنت میں سے اور نداہلِ دوزخ کے لیے، ندثواب کے لیے، ندغذاب انہیں نہ جنت کے لیے خلیق کیا گیا ہے ندووزخ کے لیے، ندثواب کے لیے، ندغذاب کے لیے، ندحوروقصور کے لیے نه غلان ونو جوان جنتی لڑکول کے لیے۔ پس ان کے لیے طوبی ہے جوان پر ایمان لا کیں اگر چہوہ آئییں نہ پہچانے ہوں۔ اے غو شاری کی دنیا میں علامات میں ہیں کے ان کے جسم کھانے پینے کی قلت کے باعث جل چکے ہیں اور ان کی دنیا میں اور ان کی ارواح لحظات سے جل چکے ہیں اور ان کے قلوب خطرات سے جل چکے ہیں اور ان کی ارواح لحظات سے جل چکے ہیں۔ وہ صاحب بقا خطرات سے جل چکے ہیں۔ وہ صاحب بقا خبیں جونو رِلقا سے جل چکے ہیں۔ وہ صاحب بقا جی ہیں۔ وہ صاحب بقا

يَاغَوْكَ الْاعْظَمُ مَنْ شَغَلَ بِسَوَائِنَ كَانَ بِصَاحِبُهُ فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَا غَوْكَ الْاعْظَمُ مَنْ شَغَلَ بِسَوَائِنَ كَانَ بِصَاحِبُهُ فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَا غَوْكَ الْاعْظَمُ الْمُلُولِ الْبُعْلِ الْلْبُعْلِ الْمُعْلِى الْبُعْلِ الْبُعْلِ الْبُعْلِ الْبُعْلِ الْبُعْلِ الْلِيْلِ الْبُعْلِ الْفَالْفِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْبُعْلِ الْبُعْلِ الْمُعْلِى الْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْفَائِلُ الْمُعْلِى الْمِعْلِى الْمُعْلِى الْمُعِلْمُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمِعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِي الْمُعْلِى الْمُعِلْمُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلِى ا

ترجمہ: "اے غوث الاعظم"! جومیر ہے سواکسی اور کے ساتھ مشغول ہواتو قیامت کے دن وہ اپنے اس دوست کے ساتھ دوزخ میں ہوگا۔ اے غوث الاعظم"! قرب والے دوری سے اس طرح فریاد کرتے ہیں جس طرح دوری والے دوری سے فریاد کرتے ہیں۔ "

### • ﴿ إِنَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الغوشيه ﴿ 27 ﴿ 27 ﴿ إِن مَنْ مُعَ أُرِدُورٌ جِمِهِ ﴿ إِنَّهِ ﴿ إِنَّهِ اللَّهِ الْغُوشِيمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِلْمِلْ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا ''اے غوث الاعظم '! جب تمہارے پاس شدید گرمی میں بیاسے لوگ آئیں اور تمہارے پاس شنڈ اپانی ہوا ور تمہیں پانی کی ضرورت بھی نہ ہوتو اگر پانی دھیت سے انکار کروتو سب بخیلوں سے بڑھ کر بخیل ہو گے۔لہذا میں ان کو اپنی رحمت سے کیسے منع کروں جب کہ میں نے اپنی ذات کی نسبت کتاب میں لکھ کر گواہی دی ہے کہ میں ارحم الراحمین ہوں۔''

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَاغَوْ فَ الْاعْظَمُ مَا بَعُلَاعَيِّى اَحَلَّ بِالْمَعَاصِى إِلَى وَمَا قَرُبَ اَحَلُّ بِالطَّاعَاتِ يَا غَوْفَ الْاعْظَمُ لَوْ قَرُبَ مِيْنَ اَحَدُّ لَكَانَ مِنَ آهُلِ الْمُعَاصِى لِالطَّاعَاتِ يَا غَوْفَ الْاعْظَمُ لَوْ قَرُبَ مِيْنَ اَحَدُّ لَكَانَ مِنَ آهُلِ الْمُعَاصِى لِانَّهُمُ اَضْحَابُ الْعَجُزِ وَ النَّكَمِ يَا غَوْفَ الْاعْظَمُ الْعَجُزُ مَنْبَعُ الْانُوادِ وَ النَّكَمِ الْعُجُبُ مَنْبَعُ الْانْوادِ وَ النَّكَمِ الْعُلْمَاتِ

ترجمہ: پھر مجھ سے فرمایا''اے غوث الاعظم ! کوئی شخص مجھ سے اپنے گناہ کے باعث دور نہیں ہوتا اور نہ ہی کوئی اپنی طاعت کے باعث مجھ سے قریب ہوتا ہے۔اے غوث الاعظم ! اگر کوئی مجھ سے قریب ہوتا ہے تو وہ اُن گنا ہگاروں میں سے ہوتا ہے جو عاجزی اور ندامت والے ہیں۔اے غوث الاعظم ! عاجزی اور ندامت والے ہیں۔اے غوث الاعظم ! عاجزی انوار کا منبع ہے اور عُجب '

## • ﴿ إِنْ مَنْ مَعُ أُرِدُورٌ جمهِ • ﴿ 28 ﴿ 28 أَرِي مَنْ مَعُ أُردُورٌ جمهِ • ﴿ إِنَّهِ • • ﴿ إِنَّهِ • • ﴿ إِ

تكبر، گناموں كے غلبه اور تاريكيوں كامنبع ہے۔"

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اَهُلُ الْمَعَاصِى عَجُوْبُونَ بِالْمَعَاصِى وَ اَهُلُ الطَّاعَاتِ مَحُجُوبُونَ بِالطَّاعَاتِ وَلِيَ وَرَاعَهُمُ قَوْمٌ اخْرُونَ لَيْسَ لَهُمْ خَمُّ الطَّاعَاتِ مَحْجُوبُونَ بِالطَّاعَاتِ وَلِيَ وَرَاعَهُمُ قَوْمٌ اخْرُونَ لَيْسَ لَهُمْ خَمُّ بِالْمَعَاصِى وَ لَا هُمُ بِالطَّاعَاتِ ثُمَّ قَالَ لِي يَاغَوْثَ الْاَعْظَمُ بَيْمِ الْمُلْمِينِ الْمُنْدِينَ بِالْعَلْلِ وَ النَّقَمِ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اللَّا بِالْعَلَى وَ النَّقَمِ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اللَّا فَلَا مَن المُعْجِبِينَ بِالْعَلْلِ وَ النَّقَمِ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اللَّا فَلَا اللَّهُ الْوَلَى الْمُعْلِقِ اللَّهُ الْمُعْتِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِى وَ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِيقِ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْلِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْمِنَ الطَّلَا عَالِي الْمُعْلَى الْمُعْلِيمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِيْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِ الْمُو

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا ''اے خوث الاعظم ! گناہ گاراپنے گناہ کے باعث مجوب ہیں اور طاعت گزارا پنی طاعت کے باعث مجوب ہیں۔اور میراایک گروہ ایسا ہے جسے نہ گناہ کاغم ہے اور نہ طاعت کا ۔ پھر مجھے فرما یا اے خوث الاعظم ! گناہ گاروں کومیر بے فضل اور کرم کی بشارت دے دواور خود پیندوں کومیر بے عدل اور انتظام کی خبر د بے دو۔اے خوث الاعظم ! میں گناہ گار کے قریب ہوتا ہوں جب وہ گناہ سے فارغ ہوتا ہے اور میں مطیع سے دور ہوتا ہوں جب وہ طاعت سے فارغ ہوتا ہے۔''

يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ آهَلُ الطَّاعَاتِ يَتَنَللُّوْنَ وَ يَنُ كُرُوْنَ لِلنَّعِيْمِ وَ آهَلُ الْمَعَاصِي يَتَنَللُّوْنَ وَ يَنُ كُرُوْنَ لِلنَّعِيْمِ وَ آهَلُ الْمَعَاصِيُ يَتَنَللُّوْنَ وَيَذُكُرُوْنَ لِلرَّحِيْمِ

ترجمہ: اے غوث الاعظم ! طاعت گزار جنت کے تابع ہوتے ہیں اور وہ نعمتوں کا ذکر کرتے ہیں اور گناہ گاررحمت سے مغلوب ہوتے ہیں اور وہ رحیم ذات کا ذکر کرتے ہیں۔ ہیں۔

### • ﴿ إِنَّهُ • ﴿ إِنَّهُ الرَّسِالَةِ الغوشيهِ ﴾ ﴿ 29 ﴿ عَلَى الرَّمِينَ مَعَ أُردورٌ جمهُ • ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ اللَّ

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَاغَوْثَ الْاَعْظَمُ خَلَقْتُ الْعَوَامَ فَلَمْ يُطِينُقُوا نُوْرَ بَهَا أِنْ فَجَعَلْتُ بَيْنِي وَ بَيْنَهُمْ حِبَابَ الظُّلْبَةِ وَ خَلَقْتُ الْخُواصَ فَلَمْ يُطِينُقُوا مُجَاوَرَ قِنَ بَيْنِي وَ بَيْنَهُمْ حِبَابًا لِيَاغُوثَ الْخُواصَ فَلَمْ يُطِينُقُوا مُجَاوَرَ قِنَ فَيَعَلَتُ الْاَنْوَارَ بَيْنِي وَ بَيْنَهُمْ حِبَابًا لِيَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ قُلْ لِاصْعَابِكَ مَن الرَّاعُظَمُ قُلْ لِاصْعَابِكَ مَن الرَّاعُظَمُ قُلْ لِاصْعَابِكَ مَن الرَّاعُظمُ الْاَنْوَارَ بَيْنِي وَ بَيْنَهُمْ حِبَابًا لِيَاغُونَ وَعِنَ كُلِّ شَيْعِ سَوَائِنَ اللَّهُ وَالْمَالِكَ فَعَلَيْهِ بِالْخُرُوجِ عَنْ كُلِّ شَيْعٍ سَوَائِنَ اللَّهُ وَالْمُ الْمُعَلِّ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُعْلَقُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُنْ الْمُعْلَمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُولُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ الْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالِي اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُولِ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُعْلِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُعْلِى اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللْمُولُولُ اللَّهُ وَالْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُلْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللْمُ الْمُلِلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُلِلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُ الْمُؤْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے فوٹ الاعظم ! میں نے عوام کو پیدا کیا پس وہ میر سے انوار
کی طاقت نہ رکھتے تھے پس میں نے اپنے اور ان کے درمیان ظلمت کا حجاب بنادیا
اور میں نے خواص کو پیدا فرمایالیکن وہ میر ہے قرب کی طاقت نہ رکھتے تھے پس میں
نے اپنے اور ان کے درمیان انوار کا حجاب بنادیا۔ اے فوٹ الاعظم ! اپنے اصحاب
سے کہددو کہ جومیر بے قریب آنے کا ارادہ کر ہے اسے چاہیے کہ وہ میر سے سوا ہر چیز
سے نکل جائے۔''

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ الْخُرُجُ عَنْ عَقَبَةِ اللَّانِيَا تَصِلُ بِالْاَخِرَةِ وَ أُخُرُجُ عَنْ عَقَبَةِ الْاَخِرَةِ تَصِلُ إِلَى يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ انْخُرُجُ عَنِ الْاَجْسَامِ وَ النَّفُوسِ ثُمَّ انْخُرُجُ عَنِ الْقُلُوبِ وَ الْاَرْوَاحِ ثُمَّ انْخُرُجُ عَنِ الْحُكْمِ وَ الْاَمْرِ تَصِلُ إِلَى

ترجمہ: پھرمجھ سے فرمایا''اے غوث الاعظم اللہ دنیا کی گھاٹی سے نکل آؤتا کہ آخرت سے مل جاؤر اے غوث الاعظم اللہ علی سے مل جاؤر اے غوث الاعظم اللہ علی سے مل جاؤر اسے غوث الاعظم اللہ اسلام اور نفوس سے باہر نکل آؤ، پھر قلوب اور ارواح سے بھی باہر نکل آؤ، پھر تھم اور

## • ﴿ إِنَّهِ اللَّهِ النَّهِ الغوشيهِ ﴿ 30 ﴿ عَلَى مَنْ مَ أُردورٌ جمهِ • ﴿ إِنَّهِ ﴿ وَإِنَّهُ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الغوشيهِ عَلَى ﴿ 30 الْمِنْ مِنْ مَا أُردورٌ جمه اللَّهِ إِنَّهِ ﴿ وَإِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الغوشيهِ عَلَى ﴿ 30 اللَّهِ مِنْ مَا أَردورٌ جمه اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّ

#### امرے بھی باہرنکل آؤتا کہ مجھ سے مل جاؤ۔"

فَقُلُتُ يَارَبِ آئُ الصَّلُوةِ آقُرَبُ إِلَيْكَ قَالَ الصَّلُوةُ الَّتِي لَيْسَ فِيهَا سَوَائِنَ وَ الْمُصَلِّعُ غَايُبُ عَنُهَا فَكُ الصَّوْمِ آفُضَلُ عِنْدَكَ قَالَ الصَّوْمُ الْفَضَلُ عِنْدَكَ قَالَ الصَّوْمُ الْفَضَلُ عِنْدَكَ قَالُ الصَّوْمُ الْفَضَلُ الَّذِي لَيْسَ فِيهَا سَوَائِنَ وَ الصَّائِمُ غَايُبُ عَنُهُ فَي الْفَضَلُ الَّذِي لَيْسَ فِيهَا سَوَائِنَ وَ الصَّائِمُ عَالَيْبُ عَنُهُ النَّارِ وَصَاحِبُهُ غَايْبُ عَنْهُ اللَّي عَمَلِ آفُضَلُ عِنْدَكَ قَالَ مَالَيْسَ فِيهُ سَوَائِنَ مِن الْجِنَّةِ وَالنَّارِ وَصَاحِبُهُ غَايْبُ عَنْهُ عَنْدَكَ قَالَ مَالَيْسَ فِيهُ سَوَائِنَ مِن الْجِنَّةِ وَالنَّارِ وَصَاحِبُهُ غَايْبُ عَنْ الْفَصَلُ عِنْهُ عَلَيْبُ عَلَيْ اللَّيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّي اللَّيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْلُ اللَّيْلُ اللَّيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْلُ اللَّيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْعَلَيْهُ اللَّالِ الْعَلَيْهُ اللَّهُ الْعَلَيْهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْهُ اللَّهُ الْعَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْكُلِي الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِي الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ

ثُمَّ قُلْتُ آئُ خِهُ كِ آفض عَنْدَكَ قَالَ خِهَكُ الْبَكَآئِيْنَ التَّائِمِيْنَ ثُمَّ قُلْتُ الْبَكَاءُ الْفَاحِكِيْنَ ثُمَّ قُلْتُ آئُ تَوْبَةٍ افْضَلُ عِنْدَكَ قَالَ بُكَاءُ الضَّاحِكِيْنَ ثُمَّ قُلْتُ آئُ تَوْبَةٍ افْضَلُ عِنْدَكَ قَالَ بُكَاءُ الضَّاحِكِيْنَ ثُمَّ قُلْتُ آئُ عِصْبَةٍ افْضَلُ عِنْدَكَ قَالَ عَنْدَكَ قَالَ الثَّا يُعِيْدُ التَّا يُعِيْدُ التَّا يُعِيْدُنَ

ترجمہ: پھر میں نے پوچھا''کونی ہنسی تیرے نزدیک افضل ہے۔'' فرمایا''رونے والوں اور توبہ کرنے والوں کی ہنسی۔'' پھر میں نے پوچھا''کونسارونا تیرے نزدیک

## • ﴿ إِنَّهِ • ﴿ أَلِهِ النَّهِ الغوشيهِ ﴾ ﴿ 31 ﴿ عَلَى الرَّمَ الرَّورَ جمهُ ﴿ إِنَّهُ • ﴿ إِنَّهُ ا

افضل ہے۔'' فرمایا'' بہننے والوں کا رونا۔'' پھر میں نے پوچھا'' کونی تو بہ تیرے نزد یک افضل ہے۔'' فرمایا'' ہے گناہوں کی تو بہ۔'' پھر میں نے پوچھا'' کونی بے گناہی تیرے گناہی۔'' گناہی تیرے زدیک افضل ہے۔'' فرمایا'' تو بہرنے والوں کی ہے گناہی۔''

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَاغَوْتَ الْاَعْظَمُ لَيُسَلِصَاحِبِ الْعِلْمِ عِنْدِي سَبِيْلُ اِلَّا بَعْدَ اِنْكَارِهٖ لِاَنَّهُ لَوْ لَمْ يَتُرُكِ الْعِلْمَ الَّذِي عَنْدَهُ صَارَ شَيْطَانًا

ترجمہ: پھر مجھ سے فرمایا''اے غوث الاعظمؓ! صاحبِ علم کے لیے میری طرف ہرگز کوئی راستہ نہیں سوائے یہ کہ وہ اس (علم) کا اٹکار کرے۔ کیونکہ جب تک وہ اس علم کا اٹکار نہ کرے جواس کے پاس ہے، وہ شیطان بن جاتا ہے۔''

قَالَ الْعُوْثَ الْاَعْظَمُ رَأَيْتُ الرَّبَّ تَعَالَى فَسَأَلْتُ يَارَبِّ مَا مَعْنَى الْعِشْقِ قَالَ الْعُوْثَ الْاَعْظَمُ اعْشِقُ لِي اعْشِقُ بِي وَ الْعِشْقُ انَا وَ فَرِغُ قَلْبَك وَ قَالَ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اعْشِقُ إِنْ وَ الْعِشْقُ انَا وَ فَرِغُ قَلْبَك وَ تَقَلَّبُك عَنْ سَوَائِنَ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اذَا عَرَفْتَ ظَاهِرَ الْعِشْقِ فَعَلَيْك يَقَلَيْك عَنْ سَوَائِنَ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اذَا عَرَفْتَ ظَاهِرَ الْعِشْقِ فَعَلَيْك بِالْفَنَاء عَنِ الْعِشْقِ لِانَّ الْعِشْقِ جَابُ بَيْنَ الْعَاشِقِ وَ الْمَعْشُوقِ فَعَلَيْك بِالْفَنَاء عَنِ الْعِشْقِ لِانَّ الْعِشْقِ جَابُ بَيْنَ الْعَاشِقِ وَ الْمَعْشُوقِ فَعَلَيْك بِالْفَنَاء عَنِ الْعَيْرِ لِانَّ الْعَيْرَ جَابُ بَيْنَ الْعَاشِقِ وَ الْمَعْشُوقِ فَعَلَيْك بِالْفَنَاء عَنِ الْعَيْرِ لِانَّ الْعَيْرِ لِانَّ الْعَلْمِ الْعَاشِقِ وَ الْمَعْشُوقِ فَعَلَيْك

ترجمہ: غوث الاعظم فے فرمایا کہ میں نے رب تعالیٰ کو دیکھا پس میں نے سوال کیا "اے رب اعشق کے کیامعنی ہیں۔" فرمایا" اے غوث الاعظم ! عشق میرے لیے کراہ میں خودعشق ہوں۔اوراپنے قلب کواوراپنی حرکات کومیرے کرہشق مجھ سے کراور میں خودعشق ہوں۔اوراپنے قلب کواوراپنی حرکات کومیرے

## • ﴿ إِنَّهُ • ﴿ إِنَّهُ الرَّسِالَةِ الْغُوشِيهِ ﴾ ﴿ 32 ﴿ عَرِيْ مَنْ مَ أُردورٌ جِمهَ ﴿ إِنَّهُ ﴿ وَإِنَّهُ ا

غیرسے فارغ کردے۔اے فوٹ الاعظم ! جبتم نے ظاہری عشق کو جان لیا پستم پرلازم ہے کہ عشق سے فنا حاصل کرلو کیونکہ عشق عاشق اور معثوق کے در میان حجاب ہے۔ پس تم پرلازم ہے کہ غیر سے فنا حاصل کرلو کیونکہ ہر غیر عاشق اور معثوق کے در میان حجاب ہے۔''

يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ إِذَا آرَدُتَ التَّوْبَةَ فَعَلَيْكَ بِإِخْرَاجِ هَمِّ النَّانُبِ عَنِ التَّوْبَةَ لَعَلَيْكَ بِإِخْرَاجِ هَمِّ النَّانُبِ عَنِ التَّوْبَةَ لَعَلَمِ النَّا فَالْتَ مِنَ النَّفُسِ ثُمَّ بِإِخْرَاجِ خَطْرَاتِ عَنِ الْقَلْبِ تَصِلَ إِلَىَّ وَ إِلَّا فَأَنْتَ مِنَ الْنُسْتَهُ زِئِيْنَ الْمُسْتَهُ زِئِيْنَ

يَا غَوْثَ الْاَعْظَمْ إِذَا الرَّدْتَ انَ تَلْخُلَ حَرَمِى فَلَا تَلْتَفِتْ بِالْمُلُكِ وَ لَا بِالْمَلُكِ وَ الْمَلُكُ شَيْطَانُ الْعَالِمِ وَ الْمَلُكُ وَ لَا بِالْمَلُكُوتِ وَ الْمَلْكُ شَيْطَانُ الْعَالِمِ وَ الْمَلْكُوتَ شَيْطَانُ الْوَاقِفِ فَمَنْ رَضِي بِوَاحِدٍ مِنْهَا فَهُو شَيْطَانُ الْوَاقِفِ فَمَنْ رَضِي بِوَاحِدٍ مِنْهَا فَهُو عِنْدِي فَمَنْ رَضِي بِوَاحِدٍ مِنْهَا فَهُو عِنْدِي فَمِنَ الْمَطْرُودِينَ

ترجمہ: "اے غوث الاعظم ! جبتم نے توبہ کا ارادہ کرلیا توتم پر لازم ہے کہ نفس کے گناہوں کے غم سے نکل آؤ ورنہ کا اور قلب کے خطرات سے نکل آؤ تا کہ مجھ سے مل جاؤورنہ تم مذاق اُڑانے والوں میں سے ہوگے۔

اے غوث الاعظم ! جبتم نے میرے حرم میں داخل ہونے کا ارادہ کرلیا تو ملک، ملکوت اور جبروت کی طرف متوجہ نہ ہو کیونکہ ملک عالم کا شیطان ہے، ملکوت عارف کا شیطان ہے اور جبروت واقف کا شیطان ہے۔ پس جوان میں سے کسی ایک پر بھی

## وَ ﴿ إِنَّهُ وَ وَإِنَّهُ الرَّسِالَةِ الْغُوشِيهِ ﴾ ﴿ 33 ﴿ عَلَى الرَّرِيرَ جِهِ الْغُوشِيهِ ﴾ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ الْغُوشِيهِ الْحُوشِيهِ عَلَى ﴿ 33 اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ عَلَى ﴿ 33 اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّ

#### راضی ہوگیا وہ میرے نزدیک دھ تکارے ہوئے لوگوں میں سے ہوگا۔"

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غُوْثَ الْاَعْظَمُ الْمُجَاهَلَةُ اَكُرُ مِنْ اَكُمُ الْمُشَاهَلَةِ وَلِيُحِيَارِ الْمُشَاهَلَةِ وَالْمُشَاهَلَةِ وَالْمُشَاهَلَةِ وَالْمُشَاهَلَةِ وَالْمُشَاهَلَةِ وَالْمُخَاهَلَةِ الْمُجَاهَلَةِ الْمُخَاهِلَةِ الْمُخَاهِلَةِ الْمُخَاهِلَةِ الْمُجَاهِلَةِ الْمُخَاهِلَةِ الْمُخَاهِلَةِ الْمُخَاهِلَةُ مَنِ اخْتَارَ لِيَ الْمُجَاهَلَة وَلَى الْمُجَاهِلَة وَلَى الْمُجَاهِلَة وَلَى الْمُجَاهِلَة وَلَى الْمُجَاهِلَة وَلَى الْمُخَاهِلَة وَلَى الْمُجَاهِلَة وَلَى الْمُجَاهِلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَامِلِي الْمُعَامِلِي الْمُعَالِي الْمُعَامِلِي الْمُعْلِي الْمُعَامِلِي الْمُعَامِلِي الْمُعَامِلِي الْمُعَامِلِي الْمُعَامِلِي الْمُعَامِلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُ

ترجمہ: پھر جھے فرمایا" اے غوث الاعظم المجابدہ مشاہدہ کے سمندروں میں سے ایک سمندر ہے۔
ہے جس میں واقف زندگی بسرکرتے ہیں اور جوکوئی مشاہدہ کے سمندر میں داخل ہونے کا ارادہ کرے تو اسے چاہیہ ہ اختیار کرے کیونکہ مجاہدہ مشاہدہ کا مغز ہے۔
اے غوث الاعظم ! جس نے میرے لیے مجاہدہ اختیار کیا پس اس کے لیے میرامشاہدہ ہے خواہ وہ اسے چاہتا ہویا نہ چاہتا ہو۔اے غوث الاعظم ! جومیرے عاہدہ سے محروم ہے اس کے لیے میرے مشاہدہ کی طرف کوئی راہ نہیں۔اے غوث الاعظم ! طالبوں کے لیے میرے مشاہدہ کی طرف کوئی راہ نہیں۔اے غوث الاعظم ! طالبوں کے لیے میرے مشاہدہ کی طرف کوئی راہ نہیں۔اے غوث الاعظم ! طالبوں کے لیے میرے مشاہدہ کی طرف کوئی راہ نہیں۔ا

يَاغَوْكَ الْاعْظَمُ اَفْضَلُ الْعِبَادِوَ آحِبُ الْعِبَادِ إِلَى الْعَبْدُ الَّذِي كَانَ لَهُ وَالِدُّ وَ وَلَدُّ وَ قَلْبُهُ فَارِغٌ عَنْهُمَا فَلَوْ مَاتَ لَهُ الْوَالِدُ فَلَيْسَ لَهُ الْحُزْنُ بِمَوْتِ

## • ﴿ إِنْ مَنْ مُ أُرُورَ جمهَ الْحِينِ الْحُوشِيهِ الْحُوشِيهِ الْحُوشِيهِ الْحُوشِيهِ الْحُوشِيهِ الْحُرْبُ اللهِ الغوشيهِ الْحُرِيمُ اللهِ الغوشيهِ الْحُرْبُ اللهِ الغوشيهِ الْحُرْبُ اللهُ العُوشِيهِ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ العُوشِيهِ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ اللهُ العُوشِيمِ اللهُ اللهُلِيلِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

الُوَالِيوَ لَوْ مَاتَ لَهُ الْوَلَلُ فَلَا يَكُونُ لَهُ الْهَمُّ بِمَوْتِ الْوَلَيِ فَإِذَا بَلَغَ الْعَبُلُ هٰذِهِ الْمَرُتَبَةَ وَ الْمَنْزِلَةَ فَهُوَ عِنْدِي بِلَا وَالِيوِ وَلَا وَلَيْ وَلَمْ يَكُنُ لَّهُ كُفُوًا آحَدُّ.

يَاغَوْكَ الْاعْظَمُ مَنْ يَنُكُ فَنَا الْوَالِدِ مِمُحَبَّتِيْ وَفَنَا الْوَلَدِ مِمَوَدَّتِيْ لَمْ يَجِلُ لَنَّةَ الْوَحْدَائِيَّةِ وَالْفَرُ دَائِيَّةِ

ترجمہ بندہ وہی ہے جس کا والد کھی ہوں ہے۔ افضل اور مجبوب بندہ وہی ہے جس کا والد مجبی ہوا ور اولا دبھی لیکن اس کا قلب ان دونوں سے فارغ ہو۔ پس اگر اس کا باپ فوت ہو جائے تو اسے اپنے والد کی موت کا ہرگز دکھ نہ ہوا ور اگر اس کی اولا دمر جائے تو اس کو اولا دکی موت کا ہرگز دکھ نہ ہوا ور اگر اس کی اولا دمر جائے تو میرے اس کو اولا دکی موت کا غم نہ ہو۔ پس جب بندہ اس مرتبہ ومنزل پر پہنچ جائے تو میرے نزد یک وہ بغیر والد اور اولا د کے ہوگا اور کوئی اس کی بر ابری کرنے والا نہ ہوگا۔ اے غوث الاعظم ! جس نے میری محبت میں والد کے فنا ہونے اور میری مودّت میں اولا د کے فنا ہونے اور میری مودّت میں اولا د کے فنا ہونے کا مزہ نہ چکھا تو وہ وصدانیت اور فر دانیت کی لذت نہیں پاسکتا۔ ''

يَا غَوْكَ الْاَعْظَمُ إِذَا اَرَدُتَ آنُ تَنْظُرَ إِلَى فِي عَدِّلٍ فَاخْتَرُ قَلْبًا حَزِيْنًا فَارِغًا عَنْ مَا سَوَائِنْ

ترجمہ: ''اےغوث الاعظم ! اگرتو مجھے کسی مقام پر دیکھنے کا ارادہ کرے تو ایسا قلب اختیار کرجو در دمند ہوا در میرے ماسوی سے فارغ ہو۔''

## • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 35 ﴿ عَرِبْ مَنْ مَ أُردورٌ جمه ﴾ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 35 ﴿ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ الْعُوشِيمِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُلَّالِمُ اللَّهُ ا

فَقُلْتُ وَمَا عِلْمُ الْعِلْمِ قَالَ لِي يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ عِلْمُ الْعِلْمِ هُوَ الْجَهْلُ عَنِ الْعِلْمِ

ترجمہ: پس میں نے پوچھا''علم العلم کیا ہے؟'' فرمایا''اےغوث الاعظم ! علم العلم سے مرادعلم سے ناوا قف ہوجانا ہے۔''

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ طُولِي لِعَبْدٍ مَالَ قَلْبُهُ إِلَى الْهُجَاهَدَةِ وَ وَيُلُّ لِعَبْدِمَالَ قَلْبُهُ إِلَى الشَّهُوَاتِ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! اس بندے کے لیے طوبی (خوشخری) ہے جس کا قلب مجاہدہ کی طرف مائل ہواا دراس بندے پرافسوں ہے جس کا قلب شہوات کی طرف مائل ہوا۔''

رَأَثُتُ الرَّبُ ثُمَّ سَأَلْتُ عَنِ الْمِعْرَاجِ قَالَ لِيُ يَا غَوْتَ الْاَعْظَمُ الْمِعْرَاجُ فَالَ لِيَ يَا غَوْتَ الْاَعْظَمُ الْمِعْرَاجُ فَاللَّهِ مُو الْعَرُوجُ عَنْ كُلِّ شَيْعٍ سَوَائِنُ وَكَمَالُ الْمِعْرَاجِ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَلَى الْمُعْرَاجُ عِنْ الْمَعْرُ وَمَا طَلَى يَا غَوْتَ الْاَعْظَمُ لَا صَلُوةَ لِبَنْ لَيْسَ لَهُ مِعْرَاجٌ عِنْدِي فَ هُوَ الْبَحْرُ وَمُ عَنِ الطَّلُوةِ الْمَعْرُ وَمُ عَنِ الطَّلُوةِ

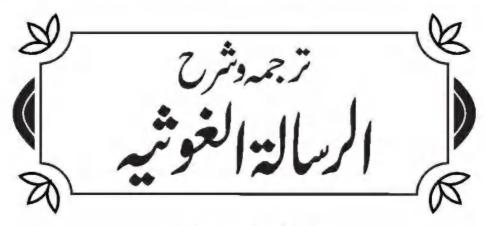
ترجمہ: میں نے ربّ تعالیٰ کودیکھا پس میں نے معراج کے متعلق پوچھا۔ مجھ سے فرمایا
د'ائے فوٹ الاعظمؓ! معراج میر سے سواہر چیز سے بلند ہوجانا ہے اور معراج کا کمال
د نظر نہ بہکی اور نہ حدسے بڑھی' کا مصداق ہوجانا ہے۔ اے فوٹ الاعظمؓ! اس کی

# 

نمازى نہيں موتى جس كى مير كنزد كي معراج نه مواوروه نماز كروم موتا ہے۔ " وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اللَّبَعَ الْهُلَى وَاللَّهُ اَعْلَمُ وَآكُومُ وَالْحَمْدُ لِللَّهِ اَوَّلًا وَاخِرًا وَظَاهِرًا وَبَاطِئًا وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيتِهِ مُحَمَّدٍ وَاللَّهُ وَصَعْبِهِ اَجْمَعِيْنَ وَالْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

ترجمہ: اوراس پرسلامتی ہوجس نے ہدایت کی پیروی کی۔اوراللدزیادہ جانے والا اور
زیادہ عظمت والا ہے اوراول آخر، ظاہر باطن سب تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں۔اللہ
کی رحمت ہواس کے نبی حضرت محمصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر، آپ کی آل پر اور آپ
کے تمام اصحاب پر۔سب تعریفیں اللہ ہی کے لیے ہیں جو تمام جہانوں کا پر وردگار
ہے۔





#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْم

الله كنام سے شروع جوبہت مهر بان نهايت رحم فرمانے والا ہے۔ اَلْحَمْدُ يِلَّهِ كَاشِفِ الْغُنَّةِ بَاسِطِ النِّعْمَةِ وَ الصَّلُوةُ وَ السَّلَامُ عَلَى نَبِيِّهِ خَيْرِ الْبَرِيَّةِ نَبِي الرَّحْمَةِ

ترجمہ: تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جوغموں کو زائل کرنے والا، نعتوں میں فراخی بخشنے والا ہے اور اس کے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر صلوٰ ق وسلام ہو جو تمام مخلوقات سے بہترین اور رحمت والے نبی ہیں۔

قَالَ الْعَوْثُ الْاَعْظَمُ الْمُسْتَوْحِشُ عَنْ غَيْرِ اللهِ وَ الْمُسْتِأْنِسُ بِاللهِ قَالَ اللهُ تَعَالَى الْعَوْثِ اللهِ قَالَ كُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ اللهُ تَعَالَى يَا غَوْثَ الْاَعْقَالَ اللهُ تَعَالَى يَا غَوْثَ الْاَعْقَالَ كُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ الْعَلَوْثِ قَالَ كُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ الْمَلَكُوتِ وَ الْجَبَرُوتِ النَّاسُوتِ وَ الْمَلَكُوتِ وَ الْجَبَرُوتِ وَ اللَّا هُوتِ فَهِي حَقِيفَةً وَ كُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ الْمَلَكُوتِ وَ الْجَبَرُوتِ وَ اللَّاهُوتِ فَهِي حَقِيفَةً وَكُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ الْمَلَكُوتِ وَ الْجَبَرُوتِ وَ اللَّاهُوتِ فَهِي حَقِيفَةً وَكُلُّ طَوْرٍ بَيْنَ الْمَلَكُوتِ وَ الْجَبَرُوتِ وَ اللَّاهُوتِ فَهِي حَقِيفَةً وَكُلُّ عَلَى اللهُ وَتِ فَهِي حَقِيفَةً وَكُلُّ عَلَى اللهُ اللهُ وَتِ فَهِي حَقِيفَةً وَكُلُّ عَلَيْ اللهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَالْوَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ترجمہ: غوث الاعظم رضی اللہ تعالی عنهٔ جو کہ غیر اللہ سے وحشت اور اللہ سے انسیت رکھنے والے ہیں، بیان فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے ان سے فرمایا "اے غوث الاعظم"!" میں نے عرض کی "حاضر ہوں! اے غوث کے ربّ" نے رمایا "جو طور طریق

## وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 38 ﴿ 38 الرسالة الغوشيه ﴾ (38 المربع المربع

ناسوت وملکوت کے درمیان (جاری) ہے وہ شریعت ہے اور جوطور طریق ملکوت و جبروت کے درمیان (جاری) ہے وہ طریقت ہے اور جوطور طریق جبروت ولاھوت کے درمیان (جاری) ہے وہ حقیقت ہے۔''

شرح: سيّدناغوث الأعظم شيخ عبدالقادر جيلاني رضي الله عنه كامقام عالى الرسالة الغوثيه مين الله كي طرف سے انہیں "غوث الاعظم"، کے لقب سے نہایت محبت واحترام سے پکارنے سے ظاہر ہوتا ہے۔ غوث کے لفظی معنی ' فریاد کو چہنچنے والا' کے ہیں۔ بیاسم البی ' غیاث' سے شتق ہے جس کے معنی "فریادسننے والا" کے ہیں۔ "فوث" کالقب اسی مستی کوزیباہے جوخود"مراد" لعنی ذات حق تعالیٰ تک پہنچ چکی ہے اور ایسا کمال حاصل کر چکی ہے کہ ہر فریا دکرنے والے کی فریا دکوسنے اور اسے محميل تک پہنچائے خواہ وہ فرياد دنيا ہے متعلق ہو ياعقبى سے يا ذات حق تعالى كے قرب كى راه ہے۔ فیروز اللغات میں ' فوث' کے معنوں کے ذیل میں اس لقب کی شرح ان الفاظ میں درج ہے" ولا بتِ البی کا ایک درجہ جہاں جسم کے تمام اعضاجسم سے الگ ہوکر یا دِ البی میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ "غوث الاعظم كالقب ظاہر كرتا ہے كہ جن اوليانے ولايت البي كايداعلى مقام "فوث" حاصل کیا حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی کا مرتبهان سب سے اعلی ورافع ہے اور آ ہے اس مقام وحدت پر ہیں جہاں جسم، روح، قلب اور برتر سب نور میں ڈھل کرحق تعالیٰ سے یکتائی حاصل کر لیتے ہیں اور جہاں اللہ یاک مکتاہے وہاں نہ درجے ہیں نہ مقام نہ مرتبے، غیراللہ کا شائبہ بھی يبال ممكن نبيس اس ليے آپ فرماتے ہيں وغوث الاعظم جوغير الله سے وحشت اور الله تعالى سے انسیت رکھنے والے ہیں۔' لیعنی صرف اللہ کو جانتے اور پہچانتے ہیں، غیراللہ کا وجود ہی ان کے ليے مفقو داور فنا ہو چکا ہے جبیا كه حضرت بايزيد بسطاى رحمته الله عليہ نے فرمايا "ميں تميں سال الله سے ہمکلام رہااور مخلوق مجھتی رہی میں ان سے ہمکلام ہوں۔"

ناسوت، ملکوت، جبروت اور لاھوت اللدر بالعالمین کے بنائے ہوئے اُن گنت عالموں کے جار بنیا دی عالم ہیں جن میں عالم ناسوت میں اجسام وٹھوس اشیا یعنی بیدونیا ہے جس میں انسان ظاہری

# وَهِ ﴿ وَهِ وَمُرْنَ الرسالةِ الغوشيه ﴿ 39 ﴿ 39 ﴿ وَمِهِ وَمُرْنَ الْمِيلَاتِ الغوشيه ﴾ ﴿ 39 ﴿ وَقُلْ

جہم کے ساتھ رہتا ہے جبکہ ملکوت، جروت اور لاھوت باطنی جہان ہیں جوانسان کے باطنی وجود کے اندرموجود ہیں۔ان عالموں کی تفصیل صوفیا کرام نے تنزلات سنڈ کے تحت بیان کی ہے۔ تنزلات سنڈ سے مراد ذات ِحق تعالی کے نزول کے وہ سات مراتب ہیں جنہیں طے کر کے ذات حق تعالی اس کا نئات خصوصاً ''انسان' میں ظاہر ہوگئی۔ تنزلات سنڈ کی بنیاد قرآن کی بیآیت کر بہہے:

إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ الشَّهُوْتِ وَ الْاَرْضِ فِي سِتَّةِ اليَّامِ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْحَرْشِ (سورة الاعراف - 54)

ترجمہ: بےشک تمہارار باللہ ہے جس نے آسانوں اور زمین کو چھایام میں تخلیق کیا اور پھرعرش پر استویٰ فرمایا۔

حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عنهٔ نے اپنی تصنیف ' مرآ ۃ العارفین ' میں سورۃ فاتحہ کی شرح کے بعد بیان میں ان عالموں کی تفصیل اور ذات ِ حق تعالی کے نزول کے مرا تب بیان فرمائے جس کے بعد بہت سے صوفیا اور اولیا کرام نے تنز لات ِ ستہ کی شرح بیان فرمائی ۔ علامہ ابنِ عربی رحمته اللہ علیہ نے ' فصوص الحکم' اور ' فقو حات کیہ' میں ، سیّدنا غوث الاعظم حضرت شخ عبدالقادر جیلائی کے مرشد پاک حضرت شخ ایوسعید مبارک مخزومی رحمته اللہ علیہ نے ' تحفہ مرسلہ شریف ' میں اور سلطان العارفین پاک حضرت تنخ ایوسعید مبارک مخزومی رحمته اللہ علیہ نے ' تحفہ مرسلہ شریف ' میں صدیب قدی گئراً المخفیدی کی اللہ علیہ نے ' رسالہ روحی شریف ' میں صدیب قدی گئراً المخفیدی کا اللہ کا اسات حضرت تنی سلطان با مورجمته الله علیہ نے ' رسالہ روحی شریف ' میں صدیب قدی گئراً المخفیدی کی المان کی اسات مرا تب اور چھ عالموں کی تفصیل بیان کی ہیاں کی میان کر وہ تفصیل کی بنیاد پر دیگر مرا تب اور چھ عالموں کی تفصیل بیان کی جہت سے اولیا اللہ نے تنز لات ستہ کوا پئی تصانیف میں بیان فرمایا تا کہ انسان کواس کی تخلیق اور اللہ بہت سے اولیا اللہ نے تنز لات ستہ کوا پئی تصانیف میں بیان فرمایا تا کہ انسان کواس کی تخلیق اور اللہ کے اس کی ذات میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اور وہ انہی چھمرا تب نزول کو طے کر کے اس کی ذات میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اور وہ انہی چھمرا تب نزول کو طے کر کے اس کی ذات میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اور وہ انہی جو مرا تب نزول کو طرک کے اس کی ذات میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اور وہ انہی جمرا تب نزول کو طرک کے اس کی ذات میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اور وہ انہی جمرا تب نزول کو طرک کے اس کی ذات میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اور وہ انہی کی ذات میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اور وہ انہی جمرا تب نزول کو طرک کے اس کی ذات میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اور وہ انہی جمرا تب نزول کو طرک کے اس کی خور میں میں نزول کے متعلق آگاہ کیا جا سکے اس کی در تعلق کی کیا تب کو میں کی در ان کی کیا جا سکے اس کی در ان کی کی خور کی خور کی کو میں کی در کی کو کی خور کی خور کی خور کی کی خور کی خو

آ تنزلاتِ ستہ کوسلطان العاشقین حضرت کی سلطان محد نجیب الرحمٰن مرظلہ الاقدس نے اپنی کتب ''حقیقتِ محمد بیا' اور ''مشس الفقرا'' میں اور محتر مدعنرین مغیث سروری قاوری نے ''مرآ ة العارفین (ترجمہ وشرح)'' میں تفصیل سے بیان کیا ہے۔ عروج حاصل كرتا ہوا اللہ تعالى كوائي ہى ذات كے اندريا لے۔ حديث شريف ميں ہے كہ:

سَتَالَ دَاوُدُ عَلَيْهِ السَّلَامَ لَهَا ذَا خَلَقْتَ الْخَلْقَ قَالَ كُنْتُ كَنْزًا فَخَفِيًا
 فَأَحْبَبُتُ أَنُ أَعْرَفَ فَعَلَقْتُ الْخَلْقَ

ترجمہ: حضرت داؤدعلیہ السلام نے بارگاہِ ربّ العزت میں سوال کیا کہ اے پروردگار! تو نے خلقت کو کیوں پیدا فرمایا؟ تھم ہوا'' میں ایک چھپا ہوا خزانہ تھا میں نے چاہا کہ میری پہچان ہوتو میں نے خلقت کو کیا۔''

الله ياك نے جب وحدت سے كثرت كى طرف نزول كا ارادہ فرمايا تو خودكوكا ئنات ميں ظاہر کرنے کے لیے درجہ بدرجہ نزول فر مایا اور ایک قدرتی عمل کی بنیا دوالی کہ ہرتخلیق کوارتقا کی مختلف حالتوں سے گزر کر ہی اپنی تکمیل کو پہنچنا ہوگا۔ اگر چہاس مالکے گل کی قوت یہ ہے کہ مُن ' کہتا ہے اور نفیکو ن موجاتا ہے لیکن جب کا تنات کو تخلیق کر کے اس میں ''وقت'' کی بنیاد ڈالی تو ساتھ ہی یہاں کے باشندے انسان کو بھی وقت کے حساب سے چلنے اور ہر چیز کو وقت ہی کے مطابق سمجھنے کا عادی اورخوگر بنادیا۔اس لیے انسان جب سی عمل کو مجھنا جا ہتا ہے تواسے درجہ بدرجہ ہی سمجھتا ہے کہ اس خاص عمل میں پہلے یوں ہوا، پھریوں ہواوغیرہ۔اسی لحاظ سے انسان نزولِ ذاتِ حِق تعالیٰ اور کا مُنات میں اس کے ظہور اور مختلف عالموں کی تخلیق کو بھی اسی نظریے سے دیجھتا اور سمجھتا ہے۔ چنانچەسوفياكرام نے بھى نزول ذات كواسى طرح درجه بدرجه بيان كياہے تاكة "بہلے يه موا، پھراس کے بعد یہ ہوا''کے چکر میں گھومنے والے انسان اس تر تیب کو سمجھ سکیس حالانکہ اللہ کی یاک ذات اس" وقت" کے چکرہے آزاد ہے۔اس کے لیے نہ پہلے ہے نہ بعد ہے اوراسی طرح وہ مکان اور عالموں سے بھی ماورا ہے۔وہ تمام عالموں کا ربّ اوران کا خالق ہے۔ بیتمام عالم اورنز ول ذات کے مراتب انسان کواس کی تخلیق کی حقیقت سمجھانے کے لیے ہیں اور اسے اس کے اندریائے جانے والے ان باطنی عالموں کی تفصیل بتانے کے لیے ہیں جنہیں طے کر کے وہ اپنی ہی ذات



میں اپنے پروردگار کا دیدار اور وصال پاسکتا ہے۔

# و احدیت (هاهویت) کی عو

یہ وہ مقام ہے جہاں ابھی ذاتِ حق تعالی نے نزول کا ارادہ بھی نہیں کیا تھا اس لیے اس مرتبہ کو لاقعین کہا جا تا ہے۔اس مقام پراللہ کی ذات یک و نہا ہے جسے نہ کوئی دیکھنے والا ہے نہ پہچانے والا ہے اور نہ ہی کوئی عبادت کرنے والا ہے۔اس مقام کے متعلق اللہ پاک فرما تا ہے:

🖈 كَانَاللهُ وَلَمْ يَكُنُ شَيْعٌ (بنارى 7418)

ترجمہ:الله تھااوراس كے ساتھ كوئى نہ تھا۔

اورفرمايا:

🕁 لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْعٌ (سورة الثورئ\_11)

ترجمه: كوئى شےاس كى مثل نہيں۔

اس مرتبہ پر نہاس کی ذات کی معرفت حاصل کی جاستی ہے نہ صفات کی۔اس مقام کے متعلق حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا ''اے اللہ! بیس تیری معرفت کاحق اس طرح سے ادانہ کرسکا جس طرح حق تھا'۔ اگر چہ شب معراج آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسی مقام اوراسی عالم بک رسائی حاصل کر کے اللہ پاک کا بے حجاب دیدار فر مایا اور جس قدر معرفتِ حق تعالیٰ ممکن ہے حاصل کی۔ چنا نچہ اس مقام تک رسائی صرف انسانِ کامل کے لیے ممکن ہے اور وہی اس کا بہترین فہم حاصل کرنے والا ہے کیونکہ وہ ذات حق تعالیٰ کی احدیث کے سمندر میں غرق ہونے اور اپنی بشری صفات کے فنا ہونے کے بعد تمام صفات الہیہ سے متصف ہونے کی بنا پر عقل گل اور علم گل کا حال ہے اور اسی کی معرفت بھی کامل ہے۔انسانِ کامل کے سواکسی مخلوق کے لیے اس عام کا دراک ممکن نہیں۔

سلطان العارفين حضرت منى سلطان باهُورحمته الله عليه اسيخ مقام انسانِ كامل كوبيان كرتے ہوئے

# وَهِ ﴿ وَهِ وَمُرْرَى الرسالة الغوشيه ﴿ 42 ﴿ 42 ﴿ مِهِ وَمُرْرَى الْمِنْ الْعُوشِيهِ وَهِ ﴿ 42 ﴾ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّالِي اللَّهِ الللَّهِيلِي اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللّ

رساله روحی شریف میں خود کو' هاهویتِ حق کے جلال و جمال کے احاطہ میں معتکف اور هاهویت کی آنکھوں کا سرچشمہ' فرماتے ہیں۔ یعنی آپ کومقام هاهویت تک رسائی حاصل ہے اوراس کی معرفت بھی۔ جبکہ دیگر عام بلکہ خاص مراتب کے حامل انسان بھی ناقص شعور اور ادراک کی وجہ سے اس مقام کی معرفت سے محروم ہیں۔ حضرت شخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ اس مقام کے متعلق فرماتے ہیں:

اس ذات پاک کی ماہیت کو بھنے کے لیے انتہائی سوچ بچار کرتے عقل کے ہزاروں ہزارو ہرارو ہراروں ہزارو ہرارو ہراروں ہرارو ہے۔ (رسالدوی شریف)

یہ وہ بلند مرتبہ ذات ہے جہاں تک سی کی عقل وعلم اور خیال وفکر کی رسائی نہیں ہے محض سمجھانے کی خاطریہاں ذات حِق تعالیٰ کو ' ھو'' کہتے ہیں۔

# وحدث (ياهوت) كاع

بیمر تبددهم اور تعین اوّل ہے کیونکہ یہاں سے نزول کے مراتب کا آغاز اس وقت ہوا جب ذاتِ
حق تعالیٰ نے اپنے اظہار کی جا ہت میں اپنے وجود کونو رحمہ کی کی صورت میں ظاہر فر مایا۔ واضح ہو
کہنو رحمہ کی کو اللہ تعالیٰ نے تخلیق نہیں فر ما یا بلکہ جب وہ ذات جو غیب الغیب تھی ، ظاہر ہوئی تو نورِ
محمد کی کی صورت میں ظاہر ہوئی۔ چنانچہ نورِ محمد کی غیر مخلوق ہے اور نور اللی کا پَرَ تو، آئینہ یا اس کی
محمد کی صورت 'ہے۔ مخلوقات کی تخلیق کا آغاز بھی اللہ تعالیٰ نے اس نورِ محمد کے آئینہ میں اپنی ذات کو
ملاحظہ کرنے کے بعد کیا اور اس نورِ محمد کی سے ارواح کی تخلیق کی۔ اس مقام کے متعلق حضور علیہ
الصلاح قوالسلام نے فر مایا:

اَنَامِن تُورِ اللهِ تَعَالَى وَ كُلُّ خَلَائِقٍ مِن نُورِ قُ ترجمہ: میں اللہ کے نور سے ہوں اور تمام مخلوق میر نے نور سے ہے۔

مزيد فرمايا:

اكَامِنُ تُورِ اللهِ وَالْمُؤْمِنُونَ مِنْيَى

ترجمه: میں اللہ کے نورہے ہوں اور تمام مومن مجھے ہیں۔

چنانچ نور محری ذات کا پہلا اظہار ہے جہال 'ھو'' کو' یا ہو' کہنے والے کاظہور ہوااس لیاس مقام کو''یا هوت'' سے موسوم کیا گیالیکن یہاں دووجودیا دوئی نہیں بلکہ''وحدت'' کاسمندرہے جو غیب سے ظہور میں آیا ہے۔ بیمقام حقیقتِ محمدیہ سے بھی موسوم ہے کیونکہ بیمقام انسان کامل ہے یعنی انسان کامل کا اپناذاتی مقام یہی ہے۔اسے اللہ تک رسائی کے لیے صرف ایک درجہ عروج کر كے مقام حاصوبت تك پہنچنا ہے۔شبِ معراج حضور عليه الصلوة والسلام نے ظاہرى طوريرتو زمین سے سات آسانوں اورسدرۃ المنتهیٰ کاسفرطے کیالیکن باطن میں صرف مقام وحدت سے مقام احدیت تک پینی کراحمد سے احد ہو گئے اور فر مایا:

اكاأخمَّلْ بِلَا مِيْمَ

ترجمہ: میں میم کے بغیراحمہ ہوں۔

لہٰذا جب آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم معراج سے واپس آئے اور صحابہ کرامؓ نے یو چھا'' کیا آپ صلی الله عليه وآله وسلم في الله ياك كاديدار فرمايا" توآپ صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا:

المُن وَأَنْ فَقَدُرا أَلْحَقُ اللَّهُ الْحَقُ

ترجمہ: جس نے مجھے دیکھا بلاشیاس نے حق دیکھا۔

الله ياك في آپ سلى الله عليه وآله وسلم كم تعلق فرمايا:

إِنَّ الَّذِيثَنَ يُبَايِعُونَك إِنَّمَا يُبَايِعُونَ الله (سرة الْتُح ـ 10)

ترجمہ: (اے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) بیشک جولوگ آپ کے ہاتھ پر بیعت کرتے ہیں وہ در حقیقت الله کے ہاتھ پر بیعت کرتے ہیں۔

وَمَا رَمَيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَخْي (سورة الانقال-17)

ترجمه: (اح محبوب صلى الله عليه وآله وسلم!) سي تنكريان آب ني بين بلكه الله تعالى ني سيكي بين -چنانچة سلى الله عليه وآله وسلم كى حقيقت مقام وحدت ير" احد" بكونكه يهال ذات احد نے

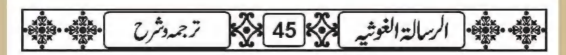
# وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 44 ﴿ 44 مِنْ الرسالة الغوشيه ﴾ 44 ﴿ 44 مِنْ الرسالة الغوشيه المراكزة المرسالة الغوشيه المراكزة المرسالة الغوشيه المراكزة المرسالة الغوشيه المراكزة المرسالة الغوشية المراكزة المرسالة الغوشية المراكزة المراكزة

"م"احدى كانقاب اوره هام اورمقام احديت ير"احد" مجوع الجاب وبنقاب م

# واحديت (لاحوت) مي عود المحود المحود

مرتبہ سوم اور تعین دوم ہے جہاں تمام مخلوقات کا وجود نو رقمہ کی ہیں چھپا ہوا موجود ہے اور اظہار کے لیے بے قرار ہے۔ اس مقام پر بھی وجود ایک ہے اور دوئی کا آغاز نہیں ہوا۔ یہاں نور محمدی نے روح قدسی کی صورت اختیار کی جوتمام ارواح کا مادہ ، نیخ اور مصدر ہے جس سے تمام ارواح انسانی کی خلیق کا آغاز ہوا۔ روح قدسی انسان کی تخلیق کی ابتداہے اس لیے اس مقام واحدیت کو حقیقت انسان یہ تھی کہا جا تاہے اور یہی عالم لاھوت انسان کی تخلیق کی ابتداہے اس لیے اس مقام واحدیت کو حقیقت و گیراولیا اللہ اگر روحانی ترقی کے اختیائی مقام تک بھی پہنچ جا کیں تو ان کی اختیازیادہ سے زیادہ اس عالم لاھوت تک ہی ہوگی۔ اس سے آگے یا ھوت اور ھا ھویت تک ان کی رسائی ناممکن ہے کیونکہ مام لاھوت تک ہی ہوگی۔ اس سے آگے یا موت اور ھا ھویت تک ان کی رسائی ناممکن ہے کیونکہ اس سے آگے بیک فی دائے ہیں کیونکہ یہاں اس سے آگے بیک فی دائے اپنے مقام کے مطابق وصال حق تعالی پالیت ہیں کیونکہ یہاں کا دہ مقام ہے جہاں اولیا اللہ اپنے اپنے مقام کے مطابق وصال حق تعالی پالیتے ہیں کیونکہ یہاں اسی ہونے والی ہیں۔ بھی دوئی نہیں ہے اور ذات وحدت کے سمندر کی صورت میں موجود ہے جس سے ابھی ارواح بھی دوئی نہیں ہوں کی صورت میں طاہر ہونے والی ہیں۔

یداروارِ انسانی جب الله تک رسائی اور عروج کے سفر میں واپس اپنی ابتدا یعنی الله تک لوثتی ہیں تواسی مقام پروحدت کے سمندر میں غرق ہوکر فنافی الله بقابالله حاصل کر لیتی ہیں اور رورِ قدسی کی صورت اختیار کر لیتی ہیں جو اصل انسان ہے۔ صرف رورِ قدسی کو دیدار و وصالِ اللی عاصل ہے۔ جب تک انسان روحانی پاکیزگی حاصل کر کے ترقی کرتے ہوئے عالم لاھوت کی طرف لوٹ کر اپنی ابتدا یعنی رورِ قدسی کوئیس پالیتا 'اسے دیدار اللی اور حق الیقین کا مرتبہ حاصل خہیں ہوتا۔



# عالم ارواح (جروت) على عالم

مرتبہ چہارم اور تعین سوم ہے اور اروارِ انسانی کی تخلیق کا جہان ہے۔ رورِ قدسی کے جوہر سے اروارِ انسانی کی تخلیق ہوئی۔ ہر روح کواس عالم جروت کا خاص لباس'' رورِ سلطانی'' اوڑھایا گیا۔ رورِ سلطانی رورِ قدسی کا پہلالباس ہے جس نے رورِ قدسی کوخود میں چھپالیا۔ اسی مقام پر فرشتوں کی تخلیق بھی رورِ قدسی سے ہوئی اس لیے اس عالم میں انسان کی روح کی تمام صفات، احوال وافعال وہی ہیں جوفرشتوں کے ہیں اور اسکی نور انبیت اور پاکیزگی بھی ولیں ہی ہے۔ یہاں روح نے ابھی''صورت نہیں پائی بلکہ وہ ایک وجو و بسیط ہے جس کی اپنی کوئی صورت نہیں لیکن مورور میں جو اس لیے فرشتے جس صورت میں چاہتے ہیں نمودار ہوجاتی ہے، اس لیے فرشتے جس صورت میں چاہتے ہیں نمودار ہوجاتے ہیں۔

# عالم مثال (ملكوت) على عالم مثال (ملكوت)

مرتبہ پنجم اورتعین چہارم ہے جہاں روحِ سلطانی کو عالم ملکوت کالباس لیعنی ''روحِ نورانی'' اوڑھایا گیا۔ یہاں روح مثالی صورتوں میں ظاہر ہوئی یعنی الیمی صورتیں جنہیں دیکھا تو جاسکتا ہے کیک کیڑا نہیں جاسکتا۔ اس کی مثال خواب میں نظر آنے والی صورتیں ہیں یا دماغ میں بننے والی خیالی صورتیں ہیں۔ اسی عالم میں حیوانات، نباتات اور جمادات کی ارواح اور مثالی صورتیں بھی ظاہر ہوئیں جنہیں ابھی جسم حاصل نہیں ہوا۔ ان مخلوقات کی تخلیق کی وجہ سے انسان کی روحِ نورانی میں حیوانات، نباتات اور جمادات کی کی چھے مقات بھی آگئیں۔ پھر جیسے دل، اونٹ جیسا کینہ، لومڑی جیسی مکاری، طوط جیسی طوطا چشی، گدھے جیسی ہے وقونی ، گائے جیسی سادگی وغیرہ وغیرہ وغیرہ۔

# و المراجهام (ملك ياناسوت) الم على المراجبام (ملك ياناسوت)

مرتبہ ششم اور تعین پنجم ہے جہال وات روح نورانی پرروح جسمانی یاروح حیوانی کا پرت وال کر

# • ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 46 ﴿ 46 الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 46 الْحِينِ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ إِنَّهُ • ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ فَلَهُ مِنْ أَلَّهُ اللَّهُ اللَّ

عضری جسمانی صورت میں مخلوق میں ظاہر ہوگئی۔اس عالم میں روح کوٹھوں جسم کالباس اوڑھایا گیا تا کہ وہ اس عالم میں چلنے پھرنے اور مخلف افعال سرانجام دینے کے لائق ہوسکے۔اجسام کا یہ عالم عرش سے فرش تک پھیلا ہوا ہے اور اس سے مراد وہ مخلوقات ہیں جنہیں دیکھا اور چھوا جا سکتا ہے خواہ وہ کتنی ہی چھوٹی (مثلاً جرثومہ) یا کتنی ہی بڑی (سورج ،ستارے) کیوں نہ ہوں اور خواہ انہیں کسی بھی ذریعہ (خورد بین یا دوربین) سے دیکھناممکن ہو۔

یوں حق تعالی نزول ذات کے مراتب طے کر کے اس کا کنات کی ہرشے کے ظاہر وباطن میں فلاہر ہوگیالیکن اس کا بیہ مطلب نہیں کہ یہاں آگیا تو وہاں نہیں رہا بلکہ یہاں بھی ہے اور وہاں ہمی ۔ وہ احدیث سے لے کر ناسوت تک ہر عالم میں اپنی اصل حالت میں ہی موجود ہے اور ہر عالم کا رہ ہے ، اس کی ذات میں تغیر و تبدل ممکن نہیں ۔ اس نے اپنے اظہار کی خاطر نزول کے مراتب طے کیے لیکن ذات میں کوئی تبدیلی ٹبیں آئی ۔ وہ ہرشے کا ظاہر وباطن ہو کر بھی ہرشے سے ماور اہے ۔ وہ اضداد کا مجموعہ ہے ، ایک ہی وقت میں وہ تہار بھی ہے رحمٰن بھی ، جبار بھی ہے رحمٰی مور شے کا ظاہر بھی ہے باسط بھی البندا ایک ہی وقت میں وہ ہرشے کا ظاہر بھی ہے باطن بھی اور ہرشے سے ماور ابھی ۔ یہا سے ماور ابھی ۔

انان ڳ<del>ئ ع</del>٠

مرتبہ ہفتم اور تغین ششم ہے۔ مندرجہ بالا چھمراتب میں نزول کے بعد''عرش پراستویٰ' سے مراد انسانِ کامل کے قلب میں ذات حق تعالیٰ کا مکمل طور پر ظاہر ہوکر اظہارِ ذات کو تکیل تک پہنچانا ہے۔قلبِ انسانِ کامل ہی عرش ہے جیسے کہ فرمایا:

الكيستى الكيستى الرحيث وكلاستمائي ولكن يستى في قلب عبس المؤمن كدل ميس المواتا المراب الم

سے بہتمام عالم جن کا تذکرہ کیا گیا انسان کے باطن میں ہی موجود ہیں۔اللہ تک پہنچنے کے لیے انسان کواس ظاہری دنیا میں سفرنہیں کرنا بلکہ باطن میں اپنی ابتدارورِح قدی تک واپس لوٹنا ہے۔رورِح قدسی انسان کے باطن میں ہی رورِح حیوانی ،رورِح نورانی اوررورِح سلطانی کے پردوں میں چھپی ہوئی موجود ہے۔ جب انسان روحانی عروج حاصل کرتا ہے توان پردوں کوچاک کرتے ہوئے اپنی رورِح قدسی تک پہنچتا ہے جو قرب و دیدار الہی سے فیض یاب ہے۔سیّد ناخوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقاور جیلانی رضی اللہ تعالی عنه بیان فرماتے ہیں:

اللہ نے جب روح قدی کوعالم لاھوت میں عمدہ اور حسین صورت میں تخلیق فرمایا تو ساتھ ہیں انسان (کی تخلیق) کا ارادہ بھی فرمالیا کہ اسے اسفل السافلین کی طرف پھیرا جائے گاتا کہ غلبہ انسیت و محبت کے باعث اسے صدق کے اس عظیم مرتبے تک پہنچایا جاسکے جواللہ تعالی کے قرب کا ماحصل ہو۔ یہ مقام خاص انبیا اور اولیا کرام کا ہے۔ ہرروح قدسی کو پہلے تم تو حیدی کے ساتھ عالم جروت میں پہنچایا جاتا ہے، پھر عالم ملکوت سے ناسوت کے لیے محفوظ کر لیا جاتا ہے اور اسے اس ملک کا جامہ (لبس) پہنایا جاتا ہے اور اس کے لیے جامہ عضری تیار کیا جاتا ہے یعنی ہوا ہمٹی، پانی اور آگ سے بناجسم تا کہ روح عالم ناسوت، ملک یا عالم خلق میں جلنے نہ پائے تو:

- 🖈 اصل روح روح قدی ہے۔
- 🖈 بلحاظ لباسِ جروتی اس کا نام روحِ سلطانی یاروحانی ہے۔
  - الجاظلباس ملكوتى اس كانام روح سيرانى يا نورانى بـ
  - الجاظ ملکی یابشری اس کانام روح جسمانی یا حیوانی ہے۔

انسان کی کامیابی بیہ ہے کہ وہ تمام منازل ومقامات کو طے کرتا ہوا عالم لاھوت میں (اپنی اصل یعنی روحِ قدسی تک) پینچ جائے۔(سرّالاسرار)

عالم ناسوت انسان کے اردگر دموجود اجسام کا جہان ہے جبکہ باتی عالم بعنی عالم ملکوت، جبروت اور لاھوت اس کے باطن میں موجود ہیں۔ اگر اللہ کی ذات انسان کے اندر موجود ہے جبیبا

## ٠﴾ • ﴿ الرسالة الغوثيه ﴿ 48 ﴿ 48 اللهِ • ﴿ مِهِ وَثَرَى الْمِيْكِ • ﴿ إِنَّهِ • ﴿ إِنَّهِ • ﴿ إِنَّهِ • ﴿ إِنَّهِ • • ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ أَلَّهُ • • ﴿ أَلَّهُ أَلَّمُ أَلَّهُ أَلَّهُ • • ﴿ إِنَّهُ • • ﴿ أَنَّهُ • • ﴿ إِنَّهُ • • ﴿ إِنَّهُ • • ﴿ أَنَّهُ • • أَنَّهُ • • ﴿ أَنَّهُ • • أَنَّهُ • • ﴿ أَنَّهُ • • ﴿ أَنَّهُ • أَنَّ أَلَّهُ • • ﴿ أَنَّهُ • • أَنَّهُ • • ﴿ أَنَّهُ • أَنَّهُ أَنَّ أَلَّهُ • أَنَّ أَلَّهُ • • ﴿ أَنَّهُ • أَنَّ أَلَّهُ • أَنَّهُ أَلَّهُ • أَنَّهُ أَلَّهُ • أَنَّهُ أَلَّهُ أَلَّهُ • أَنَّهُ • أَلَّهُ أَلًا أَل

كاس فرماياكه وفي آنْفُسِكُمْ "مين تهارے اندر بول" تو پھرية تمام عالم بھى اس كاندر ہی ہیں اس کیے صوفیا کرام نے کا تنات کو عالم صغیراورانسان کو عالم کبیر قرار دیا۔ جب انسان اس عالم ناسوت کی قید میں ہوتا ہے تو اس کاجسم اور اس کی روح حیوانی کی صفات و خواہشات اور ضرور یات اس پر حاوی ہوتی ہیں اور اس کی تمام تگ ودو اِنہی کی تکمیل کے لیے ہوتی ہے۔ کیکن جب وہ ان سے توجہ ہٹا کرایے پروردگار کی طرف متوجہ ہوجائے اور خلوصِ ول سے اللہ کو یانے کے لیے اس کی طرف سفرشروع کردے تو اس کی سعی، جو بھی عبادات کی صورت میں ہوتی ہے اور بھی مناجات کی صورت میں ، عے مطابق توفیق الہی بھی اس کے شاملِ حال ہوتی ہے اوروہ جسم اورروح حیوانی کی خواہشات سے آزادہوجا تاہے۔اس کاجسم اگرچہ اس جہان میں رہتا ہے لیکن باطنی طور پراس کی روح عالم ناسوت کے پنجرے سے آزاد ہوکر عالم ملکوت تک رسائی حاصل کرتی ہے جہاں روح سیرانی یا نورانی کی صفات وخواہشات ظاہر ہوجاتی ہیں۔ بدروح نورانی چونکہ روح حیوانی اورجسم سے متصل اوراس کے قریب ہے اس لیے اس برجسم اور روح حیوانی کی صفات وخواہشات کا اثر ابھی باقی ہے اس لیے وہ کسی ندکسی حد تک دنیا کی طرف مائل رہتا ہے۔روح سیرانی یا نورانی کی صفات وخواہشات سے نجات اوراس عالم ملکوت سے آگے عروج کے لیے مرشد کامل اکمل کا ساتھ بہت ضروری ہے، وہی سالک کواس عالم کے تمام طور طریقے سکھا تاہے، یہاں کی عبادت سکھا تاہے اوران کی ادائیگی کے بعداس کواس عالم سے نکال كرعالم جروت تك لے جاتا ہے جہاں اس كى روح سلطانى روح نورانى پرغالب آجاتى ہے۔ عالم جروت فرشتوں کا جہان ہے جس کی انتہاسدرۃ النتہیٰ ہے اور انسان کا مقام سدرۃ النتہیٰ سے آ کے ہے۔روحِ سلطانی میں فرشتوں کی سی صفات ہیں یعنی زائدعبادات بھیلِ احکام اللی وغیرہ۔ فرضة الله كے كارندے ہيں دوست نہيں اور فرشتوں كوديدار اللي بھي حاصل نہيں كيونكه ديدار اللي عالم لاھوت میں موجودروح قدی کو حاصل ہے اور فرشتوں کی حدسدرۃ المنتہی ہے۔اسی لیے

#### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 49 ﴿ 49 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 49 ﴿ 49 ﴾ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ الرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة الم

معراج کی رات حضرت جرائیل نے سدرہ المنتہیٰ کے مقام پر حضور علیہ الصلوۃ والسلام سے کہا "اگرمیں بہاں سے بال برابر بھی آ گے بوھا تو میرے پر جل جائیں گے۔ یہاں سے آ گے آپ تنها جائيں۔ ' چنانچدانسان كواسيخ اصلى وطن عالم لاهوت اورا پني منزل يعنى ديدار الهي كے حصول کے لیے عالم جروت سے آ کے نکلنا ہوگا اور بیتب ہی ممکن ہوگا جب اس کی روح سلطانی کی صفات بھی فنا ہوجا کیں گی اورروحِ قدسی اس میں ظاہر ہوجائے گی۔اس تمام عروجی سفر کے لیے مرشد کامل اکمل کا ساتھ ضروری ہے کیونکہ وہ اس راہ کا داقف ہوتا ہے اور ہر عالم کی معرفت رکھتا ہادرطالب کواس سے آگاہ کرتا ہے۔ ایک عالم سے دوسرے عالم تک رسائی کے لیے پہلے ایک عالم اوراس میں جاری طور طریق اور اصول وضوابط کی معرفت حاصل کرنا اور پھراس کے مطابق عمل كرنا ضروري ہے۔طالبِ صادق كى منزل تو عالم لاھوت ہے كيكن وہاں پہنچنے كے ليے اسے تمام عالموں سے گزرنا ہوگا، وہاں کے طور طریقے جانے ہوں گے۔ایک عالم سے دوسرے عالم تک پہنچنا ہی کافی نہیں ہوتا بلکہ اس عالم کے قاعدے وقوانین کونبھا کر وہاں سے آگے بردھنا ضروری ہے۔جیسا کہ ایک جماعت سے دوسری جماعت میں ترقی کے لیے طالبِ علم کو پہلی جماعت کا تمام علم حاصل کرنا ضروری ہے تب ہی وہ اس جماعت سے آگے ہوجہ سکے گا اور اپنے مقصد کو حاصل کر سکے گا۔ چنانچہ طالبِ صادق' جواللہ کے دیدار کی طلب اور مقصد لے کر سیرِ عروجی کرتاہے، کے لیے ہرعالم کے طور طریق جاننا ضروری ہے۔

جیبا کہ ظاہری دنیا میں بھی یہ اصول رواہے کہ ہرسوکلومیٹریااس کے لگ بھگ فاصلہ کے بعد علاقوں کی آب وہوا، رہن ہمن، وہاں کے لوگوں کا لباس اور زبان وغیرہ تبدیل ہوجاتی ہے حتی کہ کھانے پینے کی عادات بھی تبدیل ہوجاتی ہیں اور وہاں کے باسیوں کی بود وباش اس علاقے کے مطابق خود بخو د ڈھل جاتی ہے۔ بالکل اسی طرح باطنی عالموں میں بھی ہرعالم کے اپنے اپنے اپنی مالیوں میں بھی ہرعالم کے اپنے اپنی لباس، اصول وضوابط اور طور طریق ہیں جن کے متعلق اللہ تعالی نے سیّدنا غوث الاعظم شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنهٔ سے فرمایا 'جوطور طریق ناسوت اور ملکوت کے درمیان ہے وہ

# • ﴿ ﴿ وَمُورُدُ وَمُرْدُ الرسالة الغوشيه ﴿ 50 ﴿ 50 أَنْ الرَّبِهِ وَمُرْرَ الرَّبِهِ الْعَوْشِيهِ الْمُؤْفِ وَ وَأَنَّهِ اللَّهِ وَمُورَ الرَّبِهِ اللَّهِ الغوشيه المُؤْفِ وَ وَأَنَّهِ اللَّهِ وَمُورَ الرَّبِهِ اللَّهِ الغوشيه المُؤْفِقِ وَلَيْ اللَّهِ وَمُورِ الرَّبِهِ اللَّهِ الغوشيه المُؤْفِقِ وَلَيْ اللَّهِ العُوشِيمِ اللَّهِ الغوشيه المُؤْفِقِ وَلَيْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّالِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّاللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّمِيْ

شریعت ہے، جوطور طریق ملکوت اور جروت کے درمیان ہے وہ طریقت ہے اور جوطور طریق جروت اور لاھوت کے درمیان ہے وہ حقیقت ہے۔''

# •<del>3 3</del> شریعت کیج

ناسوت چونکہ اجسام کا عالم ہے اس لیے بہال جسم اور اعضا کے اعمال کا ہی طور طریق جاری ہے جے "شریعت" کا نام دیا گیا ہے۔شریعت میں وہ تمام قوانین شامل ہیں جن کا ہمیں قرآن وحدیث میں تھم دیا گیا ہے اور حضور علیہ الصلوة والسلام نے اپنے جسم مقدس سے انہیں ادا کر کے ہمیں سکھایا۔ زبان سے کلمہ طیبہ کا اقرار کرنا، یانچ وقت جسمانی اعضا کے مخصوص آ داب کے ساتھ نماز يرطنا، مال كوحلال طريقے سے كمانا اوراس ميں سے ايك مقررہ نصاب كے مطابق زكوة ادا کرنا، جسمانی طور پرسفراختیار کر کے مکہ مکرمہ جانا اور بیت اللہ کا حج کرنا، رمضان کے مہینے میں وقتِ سحرتا مغرب کھانے یینے اور جماع سے رُکے رہنا، زبان سے سے بولنا، اپنے ہاتھ یا زبان ہے کسی کو تکلیف نہ دینا خواہ ول میں ناراضی ہی ہو، اعمال کے ذریعے کسی کو دھوکہ نہ دینا، زبان سے کسی کی غیبت یا چغلی نہ کرنا، حرام مال کمانے کے تمام طریقوں سے اجتناب کرنا،جسم کوشری حدود کےمطابق بایردہ رکھنا، بغیرنکاح مردوعورت کے ہرشم کےجسمانی تعلق سے یر بیز کرناوغیرہ اوراس طرح کے تمام اعمال بریختی ہے عمل کرنا جن کا قرآن وحدیث میں حکم دیا گیا ہے شریعت ہے۔واضح ہوکہ دین کی بنیادشریعت ہےاورانسان شریعت کا بی مکلّف (پابند) ہے۔ایک انسان خواہ باطنی طور پر کتنی ہی روحانی ترقی کیوں نہ کرلے شریعت کے احکام کسی حالت میں اس پر سے ساقطنہیں ہوتے کہ یہی سنتِ انبیا واولیا ہے۔ آقایاک علیہ الصلوٰ قوالسلام باطنی اور روحانی طور پر مقام ھاھویت کے حامل ہیں جس سے بلند کوئی مقام ومرتبہ ہی نہیں لیکن جسمانی لحاظ سے ہر لمحہ شریعت کے اعمال سرانجام دیتے رہے۔ شریعت آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سنتِ ظاہر ہے جس یمل کے بغیر باطنی سنت یعنی دیدارالی ومعراج ممکن نہیں۔ سلطان العارفين حضرت يخي سلطان باحكور حمته الله عليه فرمات بين:

یں میں نے بیمراتبِ عظمی اور سعادتِ کبری اور ہر صغیر وکبیر شرف شریعت پڑمل پیرا ہوکر ہی
پایا ہے اور شریعت کو ہی میں نے ہمیشد اپنا پیشوا بنایا ہے۔ طالبِ مولی چاہے مبتدی ہو یا منتہی اسے
چاہیے کہ شریعت کو اپنے دن رات کے ہر معاملے میں مدِ نظر رکھے اور جو کچھ شریعت عکم دے اسکی
اطاعت کرے کیونکہ وہ حق ہے اور جس چیز سے شریعت روکے اسے ترک کر دے کیونکہ وہ باطل
ہے۔ باطل بدعت سے ہزار بار تو بہ استغفار کرنی چاہیے۔ شریعت کیا ہے اور شریعت سے کہتے
ہیں؟ شریعت قرآن ہے اور تمام قرآن باطنی طور پر اسمِ الله ذات ہے اور اسمِ الله ذات رحلٰ ک
بیں؟ شریعت قرآن ہے اور تمام قرآن باطنی طور پر اسمِ الله ذات ہے اور اسمِ الله ذات رحلٰ ک

شریعت کے تمام احکام کو جرحال میں پورا کرنا ہرمسلمان پر لازم ہے البتہ مجذوبیت ایک ایسا حال ہے جہاں ان احکام پڑمل پیرا ہونا مجذوب کے لیے بہت مشکل ہوجا تا ہے اس لیے سی حدتک چھوٹ ہے لیکن بیجانتا بھی ضروری ہے کہ بجذوب کا مرتبہ مجبوب کے مرتبے سے کمتر ہے۔ محبوب وہ ہے جو ہر عالم کے طور طریق کواسی عالم میں رہتے ہوئے سرانجام دیتا ہے۔ جہم چونکہ عالم ناسوت میں ہی رہتا ہے اس لیے جہم پرموت کے وقت تک شریعت پڑمل کرنا لازم رہے گا اور باطن چونکہ لاھوت لا مکان تک ترقی کرسکتا ہے اس لیے وہ اپنے روحانی مقام کے مطابق افعال و باطن چونکہ لاھوت لا مکان تک ترقی کرسکتا ہے اس لیے وہ اپنے روحانی مقام کے مطابق افعال و اعمال سرانجام دے گا۔ باطن کوظا ہری جسم کی قید سے رہائی دلا کرعالم ناسوت سے ملکوت تک ترقی دلانے کے لیے ضروری ہے کہ عالم ناسوت میں شریعت کا امتحان اچھی طرح پاس کیا جائے ۔ تمام احکام شریعت کوا گرخلوص قلب سے دیوار وقر ب ورضائے الہی کی نیت سے ادا کیا جائے تو بہت جدیا طخی ترقی حاصل ہوجاتی ہے لیکن اگر ان احکامات کو بے دلی یاریا کاری یا دنیاوی مقاصد کے جلد باطنی ترقی حاصل ہوجاتی ہے لیکن اگر ان احکامات کو بے دلی یاریا کاری یا دنیاوی مقاصد کے حصول کی غرض سے ادا کیا جائے تو بیا اللہ کے ساتھ فریب کے متر ادف ہے اور کھوٹی نیت سے احکام شریعت ادا کرنے والا بھی ناسوت سے رہائی حاصل نہیں کرسکتا اور خدبی وہ مسلمان ناسوت کی قید سے رہا ہوسکتا ہے جو شریعت کے تمام احکام تو اچھی طرح ادا کر لے کین حضور علیہ الصلؤ ق

والسلام کوایک عام بشرقر اردے کران کی شان سخ کرتا ہے۔ جوآپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نیروی میں لاھوت شان اور مقام صاھویت کو ہی نہیں مانتا وہ خود آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پیروی میں لاھوت لامکان تک باطنی معراج کیسے پاسکتا ہے۔ وہ خواہ گنتی بھی نمازیں اور روزے اداکرے، صدقات و زکو قددے، جج وعمرہ کرے اس کی روح جسم کی قیدسے رہائی نہیں پاسکتی۔ اس نے اللہ کے مجبوب، اللہ کے مظہر کوصرف ایک جسم میں مقید وجود قرار دیا اس لیے اس کا اصل وجود یا روح و باطن بھی ہمیشہ جسم میں قیدرہے گا اور اپنے اصل اپنے اللہ سے دور رہے گا، موت کے بعد کیڑے جسم کو کھا کیں گے اور اللہ سے دور رہے گا، موت کے بعد کیڑے جسم کو کھا کیں گے اور اللہ سے دور کی کاغم روح کو۔

شریعت کے احکام پر نیک نیتی سے اور اس کی کلمل روح کے ساتھ کمل کرنے والوں کے لیے جنت کا پہلا درجہ جنتِ ماویٰ ہے۔ اگر چہ بیاوگ شریعت سے آگے بڑھ کرطریقت اور حقیقت تک نہ پہنچ سکے اور عالم ناسوت میں ہی قیدر ہے بہر حال ان کی نیک نیتی اور خلوص کی بدولت انہیں قرب حق کا پہلا درجہ جنتِ ماویٰ کا مقام آخرت میں نصیب ہوگا۔ سیّد ناغوث الاعظم شخ عبدالقا در جیلانی رضی الله عنهٔ سرّ الاسرار میں نفس کی حالتوں کے مطابق جنت کے درجات اور مقام بیان فرماتے ہیں۔ جنتِ ماویٰ کے متعلق آئے فرماتے ہیں۔

ﷺ یہ عالم ناسوت کی جنت ہے۔ جب نفس حضور اللی کی طرف رجوع کرتا ہے تو طریق شریعت کا سفر کرنے کے بعد بیہ جنت نصیب ہوتی ہے۔ اس کا مقام سدرۃ المنتہیٰ کے پاس ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَقَلُ رَاهُ نَزُلَةً أُخُرى وَعِنْكَ سِلُورَةِ الْمُنْتَلِى وَعِنْكَ هَا جَنَّةُ الْمَأْوَى ٥
 ﴿ الرَّةَ الْجُمْ \_ 15 - 15)

ترجمہ: اور بیشک انہوں نے اس (جلوؤی )کودوسری مرتبہ (پر) دیکھا۔سدرۃ المنتہلی کے پاس۔ اس کے پاس جنتِ ماوی ہے۔

# • ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 53 ﴿ 53 الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ 53 الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ فَيْ اللهُ عَلَيْهِ • ﴿ فَيْ ال

# <del>ود دی طریقت کیا ع.</del>

احکام شریعت پر خلوص نیت سے عمل کرنے والے اور عشقِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سرشار مونین کی ارواح جب عالم ملکوت تک رسائی حاصل کرتی ہیں تواس عالم کے اصول وضوابطان پر لا گوہوتے ہیں جنہیں طریقت کا نام دیا گیا ہے۔ طریقت میں جسمانی اعضا کے اعمال کے ساتھ ساتھ قلب کے اعمال ہو جاتے ہیں بلکہ یہاں اعضا سے زیادہ قلب کے اعمال کو اہمیت حاصل ہوتی ہے کیونکہ جسمانی اعضا سے ریا کاری ممکن ہے جبکہ قلب کے اعمال میں ریا کاری ممکن ہے جبکہ قلب کے اعمال میں ریا کاری ممکن ہے جبکہ قلب کے اعمال میں ریا کاری ممکن نہیں۔ اللہ کی نظر جسم سے زیادہ قلب پر ہوتی ہے اور قلب دھوکا نہیں دے سکتا اور نہ ہی وکھا واکر سکتا ہو ہو اور خیال سے لا الله نہیں کہا جاتا بلکہ دل سے ہر غیر اللہ کی محبت، خوف اور خیال سے پاک کر کے صرف اللہ کی محبود اور محبوب مانا جاتا ہے۔ ہر غیر اللہ کی محبت، خوف اور خیال سے پاک کر کے صرف اللہ کو مجبود اور محبوب مانا جاتا ہے۔ خواہشات جسم وفس کا ممل خاتمہ کر کے صرف اللہ کی درضا کی خواہش رکھی جاتی ہے۔ یہاں تو حید پر اس محد تک عمل کیا جاتا ہے کہ اللہ سے اللہ کے دیدار و قرب و رضا کے سوا پھی بھی طلب کرنے یا اس صد تک عمل کیا جاتا ہے۔ ہر عبادت صرف اس نیت سے کی طلب کی خاطر کوئی بھی عبادت کرنے کو شرک سمجھا جاتا ہے۔ ہر عبادت صرف اس نیت سے کی طلب کی خاطر کوئی بھی عبادت کرنے کو شرک سمجھا جاتا ہے۔ ہر عبادت صرف اس نیت سے کی جائے کہ اللہ اس لائق ہے کہ اس کی عبادت کی جائے۔

رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم کی رسالت کاصرف زبانی اقر ارزمیں کیا جاتا بلکہ آنہیں اپنے ظاہری و باطنی تمام معاملات میں اپنا نبی اپنا پیشوا ، اپنا راہنما مان کر ہر حالت میں ان کی پیروی کی جاتی ہے۔ سنت نبوی صلی الله علیه وآله وسلم سے سرِمُو بھی انحراف نہیں کیا جاتا اور ظاہری سنتوں کے ساتھ ساتھ باطنی سنتوں یعنی صفائے قلب اور روحانی عروج کی بھی پیروی کی جاتی ہے اور اسی انتاع عمل کے نتیج میں ملکوت سے جروت تک رسائی حاصل ہوتی ہے۔

#### نمازِطريقت:

عالم ملکوت میں طریقت کے اصواول کے مطابق پانچ وقت کی نماز کو دائمی صورت دے دی جاتی

ہے۔قرآن اکلیم میں اللہ پاک فرما تا ہے کہ ترجمہ "میری یاد (ذکر) کے لیے نماز قائم کرو " یعنی نماز درحقیقت یاداور در کرالہی ہے۔ چنا نچ طریقت میں کسی بھی لیے اس یاد سے عافل نہیں ہوا جا تا اور ہر لیے سانسوں کے ذریعے ذکر اسم الله ذات جو کہ مرشد کامل کی عطا ہے، کرتے ہوئے اللہ سے اپناقلبی تعلق مضبوط کیا جا تا ہے۔ نماز طریقت نماز قلب اور نماز عشق ہے۔ نماز طریقت وہ بجدہ ہے جواللہ کے عشق میں سرشار ہوکردل سے کیا جا تا ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا:

الصَّلَوْقِ السَّلَوَاتِ وَالصَّلَوْقِ الْوُسُطِي (سورة البقره - 238)

ترجمه: تمام نمازوں کی حفاظت کروخصوصاً نماز وسطی کی۔

اس آیت میں وسطی سے مراد قلب ہے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں:

☆ لَاصَلوة إلَّا يُحُضُور ٱلقَلْبِ

ترجمه:حضورِ قلب کے بغیرنماز نہیں ہوتی۔

جس كاول بى نماز ميں الله كى طرف متوجه نه بهووه اعضائے جو بھى نماز يا نماز كے اركان اداكرے گا وہ فاسداور ادھورے ہوئے ۔ سرّ الاسرار ميں سيّد ناغوث الاعظم شيخ عبد القادر جيلانی رضی الله عنهٔ فرماتے ہیں:

اوراس کی جماعت تمام باطنی قو تول کوجع کرنا اور باطن کی زبان سے تمام اسائے تو حید کے ذکر میں اوراس کی جماعت تمام باطنی قو تول کوجع کرنا اور باطن کی زبان سے تمام اسائے تو حید کے ذکر میں مشخول ہونا ہے۔قلب میں (حق تعالی کے حضور حاضر ہونے کا) شوق اس کا امام ہے اور اس کا قبلہ حضرت احدیث جل جلالۂ اور جمال صدیت ہے اور وہی حقیقی قبلہ ہے۔قلب اور روح دونوں اس نماز میں دائی طور پر مشغول رہتے ہیں کیونکہ قلب کے لیے نیندا ور موت نہیں بلکہ یہ نیندا ور بیداری میں بھی (ذکر حق میں) مشغول رہتا ہے۔

قلبی نماز حیات قلب کے ساتھ بغیر آواز اور قیام وقعود کے (اداہوتی) ہے بعن قلب نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی متابعت میں اللہ تعالیٰ سے اس کا فرمان ایتاک نَعْبُ کُ وَ اِیتَاک نَشْتَعِیْنَ ترجمہ: ہم

تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور جھے سے ہی مدد مانگتے ہیں'' کہہ کر مخاطب ہوتا ہے۔ تفسیر قاضی میں ان آیات کے متعلق آیا ہے کہ بیاناف کے اُس حال کی طرف اشارہ ہے جس میں وہ حالتِ غیب سے حضرت احدیت سجانۂ وتعالیٰ میں پہنچ جاتا ہے اور اس فرمان کا مستحق بن جاتا ہے جس میں حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا:

الْكَانْبِيَا وَالْكَوْلِيَا وَيُصَلُّونَ فِي قُبُورِهِ مَ كَمَا يُصَلُّونَ فِي بُيُوتِهِ مَ الْكَانْبِيَا وَالْكَوْلِيَا وَيُصَلُّونَ فِي فَبُورِهِ مَ كَمَا يُصَلُّونَ فِي بُيُوتِهِ مَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

یعنی اینے زندہ قلوب کے ساتھ اللہ تبارک و تعالی کی مناجات میں مشغول رہتے ہیں۔ جب ظاہری و باطنی دونوں نمازیں جمع ہوجا کیں تو نماز کمل ہوجاتی ہے اوراس کا اجرعظیم روحانی طور پر قربِ حق جبکہ جسمانی طور پر درجات (یعنی جنت) ہیں۔ (سرّ الاسرار)

مندرجہ بالاحدیث مبارکہ سے ثابت ہوتا ہے کہ نما نِطریقت الیمی دائمی نماز ہے جو بعداز موت بھی جاری رہتی ہے۔ خارج رفقت کا اجر قرب الہی کے سفر میں عالم ملکوت سے عالم جبروت تک ترقی ہے۔

#### روزهٔ طریقت:

روزہ طریقت بھی دائمی روزہ ہے جس میں صرف رمضان کے مہینے میں کھانے پینے اور جماع سے نہیں رکا جاتا بلکہ بیقلب کاروزہ ہے جس میں نہ صرف جسم کے تمام اعضا کو ہر طرح کی ممنوعہ باتوں سے روکا جاتا ہے۔ ''صوم'' کے معنی ترک کردیے کے ہیں۔ عالم ملکوت سے جروت تک رسائی کے لیے سائر کوقلبی ودائمی روزہ رکھنا ہوگا جس میں قرب الہی کی لذت کے سوا ہر لذت ہمیشہ کے لیے ترک کردی جاتی ہے۔ روزہ طریقت کے طریقت ہی روزہ شریعت کی تکمیل بھی کرتا ہے کیونکہ روزہ شریعت کی قبولیت روزہ طریقت کے ساتھ ہی درنہ صرف بھوگا پیاسار ہناروزہ نہیں۔ اسی لیے حضور علیہ الصافی قوالسلام نے فرمایا:

# • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 56 ﴿ 56 الرسالة الغوشيه ﴾ في المحالية الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه

الْكُوْعُ وَالْبَاصَاتُمِ لَيْسَ لَهُ مِنْ صَوْمِهِ إِلَّا الْجُوْعُ وَالْعَظْشُ

ترجمہ: اور بہت سے روزہ دارا لیے ہیں جنہیں ان کے روزہ سے سوائے بھوک اور پیاس کے پچھ حاصل نہیں ہوتا۔

ایسے ناقص روزے دار بھوکے پیاسے رہ کر بھی روزہ سے محروم ہیں۔ 'اسرارِ حقیقی'' جو کہ حضرت خواجہ عین الدین پختیار کا کی رحمتہ اللہ علیہ کا اپنے خلیفہ خواجہ قطب الدین بختیار کا کی رحمتہ اللہ علیہ کا اپنے خلیفہ خواجہ قطب الدین بختیار کا کی رحمتہ اللہ علیہ کے نام ایک مکتوب ہے، میں آپ نے حضور علیہ الصلوۃ والسلام کی حضرت عراسے وہ خاص گفتگو درج فرمائی ہے جس میں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تمام عبادات کے احکام کی حقیقت بیان فرمائی ہے۔ اس میں حضور علیہ الصلوۃ والسلام روزہ کے متعلق فرمائے ہیں:

المجان نہیں ہوسکتا۔ (اسرار حقق میں اللہ کے لیے ہیں۔ ایسار وزہ رکھتے ہیں۔ اللہ کا اللہ کا ان کو حاصل معنی لیمنی اللہ کا ان کو حاصل میں ہوئے۔ وہ زینتِ ظاہری میں مبتلا ہیں اور حقیقت سے بے بہرہ۔ اس مجازی روزے میں غیر اللہ کا ترک نہیں ہوتا اور تمام خطراتِ نفسانی وانسانی اس میں حائل ہوتے رہتے ہیں۔ ایسے روزے داروں کے قول وفعل سب غیر اللہ کے لیے ہیں۔ ایساروزہ (لیمنی مجازی روزہ) ہرگز ہرگز حقیق اور رحمانی نہیں ہوسکتا۔ (اسرار حقیق)

روزهٔ طریقت رکھنے والے قرب و دیدار و رضائے الہی کے لیے منہیات وخواہشات و لذات ترک کرکے ہر لحدروزہ سے ہیں خواہ وہ کھاتے چیتے رہیں۔ انہی کے بارے میں حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا:

الله عَمْ مَائِمٌ مُفَطِرٌ وَكُمْ مِنْ مُفَطِرٍ صَائِمٍ اللهِ

ترجمہ: کتنے ہی روزے دار افطار کرنے والے ہیں اور کتنے ہی افطار کرنے والے روزے دار ہیں۔

ایسے ہی دائی روز و طریقت رکھنے والے جنہوں نے ماسویٰ اللہ ہرطلب اورخواہش کوخود برحرام کر

ركهاب، كم تعلق الله تعالى حديث قدى مين فرما تاب:

🖈 الصَّوْمُ لِي وَالْاَآجُزِي بِهِ

ترجمہ:روزہمیرے لیے ہےاوراس کی جزامیں خودہوں۔

یعنی روزه کی جزااللہ کا قرب ہے۔ چنانچے روزہ طریقت رکھنے والے کا بیا جراُسے ملکوت سے بڑھ کر جروت میں قرب الہی کا مرحلہ بخیرعافیت طے کرنے کی صورت میں ملتا ہے۔ زکوۃ طریقت:

شریعت کی زکوۃ توکُل مال کا ڈھائی فیصدادا کرناہے بشرطیکہ اس مال کو مالک کے تصرف میں ایک سال گزرجائے کیکن طریقت میں مال کو ایک سال تک جمع رکھنا ہی روانہیں جیسا کہ حضورعلیہ الصلاۃ والسلام نے بھی اتنا مال جمع نہیں کیا کہ اس مال پرز کوۃ واجب ہوتی۔ بہی طریقہ اورسنت تمام اولیا اور فقرا کاملین کی ہے۔

- ایک بزرگ ہے کسی نے زکوۃ کے احکام پوچھے تو انہوں نے فرمایا''اگر تمارے پاس دو سودینار ہوں سودینار ہوں سے پانچ دینار زکوۃ لاگوہوگی لیکن اگر میرے پاس دوسودینار ہوں تومیں یا نچ دینار رکھ کر باتی صدقہ کردونگا۔''
- حضرت ابوبرشیل رحمته الله علیه سے کسی عالم نے زکوۃ کا مسئلہ دریافت کیا تو آپ نے فرمایا ''جب بخل موجود ہواور مال جمع ہوتو ہر دوسود بنار میں سے پانچ دیناراور ہر بیس دینار میں سے نصف دینارز کوۃ ادا کرنا تبہارا فہ ہب ہے۔ لیکن میرا فہ ہب یہ ہے کہ کوئی چیز بھی ملکیت میں نہیں ہونی چاہیے تا کہ ذکوۃ کے شفلے سے چھٹکارا ملارہے۔' اس عالم نے پوچھا کہ اس مسئلہ میں آپ کا امام کون ہے تو فرمایا ''حضرت ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عنه کہ جو پچھ بھی آپ رضی الله عنه کے بوچھا کہ منا پاس تھارا و خدا میں دے دیا اور جب رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ان سے پوچھا کہ منا پاس تھارا و خدا میں دے دیا اور جب رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے ان سے پوچھا کہ منا مسل الله علیہ وآلہ وسلم نے ان سے پوچھا کہ منا رسول صلی الله علیہ وآلہ وسلم ۔' ( بحوالہ کشف الجوب )

"اروقیق" میں مرقوم ہے کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے زکوۃ کے متعلق فرمایا:
"اے عرضو از روئے شریعت دوسود بینار میں سے پانچ دینار زکوۃ ادا کرنا فرض ہے اور اہلِ طریقت کے نزدیک دوسود بینار میں سے پانچ اپنے پاس رکھنے چاہئے باقی سب کے سب زکوۃ کی مدیس سرف کردینے لازم ہیں۔ کیکن یا در ہے زکوۃ آزاد پر فرض ہے غلام پرنہیں۔ جب تک بندہ بندگی نفس سے نجات نہ پائے اسوقت تک آزادوں کے زمرے میں داخل نہیں ہوسکتا اور جب بندگی نفس بندگی نفس سے نجات نہ پائے اسوقت تک آزادوں کے زمرے میں داخل نہیں ہوسکتا اور جب آزادی ماصل کرنی چاہیے تا کہ وہ زکوۃ حقیقی اداکر نے کے قابل بن جائے۔

نیز زکو ہ عاقل و بالغ پر فرض ہے، دیوانہ و نا بالغ پر فرض نہیں۔ پس جس شخص پر غفلت و
نفسانیت کا دیوسوار ہواور وہ ہم تن نفس و شیطان کے پنجہ میں گر فقار ہو، عار فان الہی کے نز دیک وہ
کا لعدم سمجھا جا تا ہے۔ اس پر ذکو قرحقیق کیونکر فرض ہوسکتی ہے۔ پس سب سے پہلے بیدلازم ہے کہ
بندہ نفس کی بے شعوری سے نجات حاصل کر لے تا کہ وہ معرفتِ الہی کی آزادی اور عقل سے سر فراز
ہوکر حقیقی ذکو ہ اداکرنے کے قابل بن جائے۔ (اسرار حقیق)

پس زکوۃِ طریقت یعنی مال کی محبت سے کھمل آزادی کے ذریعے ہی نفس اوراس کی خواہشات سے نجات حاصل ہوتی ہے اورسالک ملکوت سے جبروت تک پہنچ کر حقیقی زکوۃ دینے کے لائق بن جاتا

ج حج طریقت:

جِج طریقت مرشد کامل اکمل کی مهر بانی سے نفس کے تزکیہ اور قلب کے تصفیہ کے بعد قلب کو بیت اللہ بنا کر اور اس میں اللہ کا جلوہ و کیھنے کے بعد قلب کا طواف کرنے سے ہوتا ہے۔ حدیثِ قدی میں فرمایا گیا:

تُلُب الْإِنْسَانِ بَيْتُ الرَّحْنِ
ترجمه: انسان كادل رحمٰن كا گفرہے۔

الیکناس دل میں کتب دنیا اور شہوات نفس کے بتوں نے ڈیرے ڈال رکھے ہیں۔ جب تک قلب ان بتوں سے پاک نہیں ہوتا بیت اللہ کہلانے کے لائق نہیں بنتا۔ جب مرشد کامل اکمل کی مہر بانی اور مومن کی اپنی سعی اور مجاہدہ نفس سے خواہشات کے ان بتوں اور دنیاوی محبتوں سے نجات حاصل ہوتی ہے تو قلب بیت اللہ بن جاتا ہے اور طالب حج طریقت ادا کرتا ہے۔ جبیبا کہ جج کی فرضیت دس ہجری میں فتح مکہ کے بعداس وقت ہوئی جب حضور علیہ الصلاق والسلام خانہ کعبہ میں داخل ہوئے اور وہاں رکھے تین سوسائھ (360) بتوں کو اپنی چھڑی کی نوک سے گراتے جاتے داور فرماتے جاتے :

﴿ وَقُلْ جَاءًا لَحَيُّ وَزَهَى الْبَاطِلُ أِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوْقًا (سورة بناسرائيل-81) ترجمہ:اورفر مادیجے! حق آگیا اور باطل مث گیا ہے شک باطل مٹنے کے لیے ہی تھا۔
بتوں سے پاک ہونے کے بعد ہی بیت اللہ کا جج شریعت میں فرض ہوا۔ اسی طرح انسانوں کے دلوں میں بھی بتوں نے ڈیرے ڈال رکھ ہیں، دولتِ دنیا کی حرص کا بت،اولاد کی محبت کا بت، رزق میں فراوانی کی خواہش کا بت، جنت کے لالح کا بت، جہنم کے خوف کا بت، لوگوں کے خوف کا بت، خوف کا بت وغیرہ۔ انہی بتوں کودل میں رکھ کروہ ہرعبادت سرانجام دیتے ہیں اور عوماً ان کی عبادات انہی بتوں یا اپنی خواہشات کی تکیل کے لیے ہوتی ہیں جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ اَفْرَ وَیْدُت مَنِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ کُا اُلْ اللهِ الله الله تعالی نے فرمایا:

ترجمہ: کیا آپ نے اُس شخص کود کیا ہے جس نے اپنی خواہشات کواپنا معبود بنار کھا ہے۔
جب تک بیہ بت دل کے کعبہ میں موجود ہیں نہ نماز درست ہوگی نہ جج اور نہ ہی دیگر عبادات ان
بتوں سے نجات اور کعبردل کی صفائی کے لیے ضروری ہے کہ ایسے مرشد کامل سے تلقین حاصل کی
جائے جو حضور علیہ الصلوٰ ہ والسلام کے طریقہ کے مطابق اِن تمام بتوں کو کعبردل سے باہر نکا لنے کی
قوت رکھتا ہو۔ ان بتوں کودل سے نکال کراوردل کوذکر اسم اللہ ذات کے پانی سے دھوکر پاک کیا
جائے اور پھراس دل میں صرف اللہ کی محبت اور اس کا تصور اور دیدار بساکر جج کیا جائے۔

سلطان العارفين حضرت يخي سلطان باهُورجت الله عليه فرمات بين:

دل کعبہ اعظم است بکن خالی از بتال بیت المقدی است کن جائے بتگراں

ترجمہ: اصل کعبہ تیرا دل ہے اسے بتوں سے خالی کردے۔ یہ بیت المقدس ہے اسے بت خانہ مت بنا۔ (عین الفقر، نور الهدی خورد)

سر الاسرار میں سیدناغوث الاعظم شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عندفر ماتے ہیں:
ج طریقت میں زادِراہ اورسواری سب سے پہلے صاحبِ تلقین (مرشد کا المل) کی تلاش اور اس سے تلقین حاصل کرنا ہے اور پھر (ذکر کے) معنی پرنظر رکھتے ہوئے زبان سے دائمی ذکر کرنا ہے اور ذکر سے مرادزبان سے لکڑاللة الله کاذکر کرنا ہے۔ جب قلب کو (دائمی) حیات حاصل ہوجائے تو باطن میں ذکر حق تعالی میں مشغول ہوجانا چا ہیے یہاں تک کہ سب سے پہلے اسائے صفات کے دائمی ذکر سے (قلب کا) تصفیہ ہوجائے جس کے باعث جمال حق تعالی کی صفات کے مفات کے دائمی ذکر سے (قلب کا) تصفیہ ہوجائے جس کے باعث جمال حق تعالی کی صفات کے حضرت ابراہیم اور حضرت ابراہیم المالم کو تحم فرمایا:

ان طهرا تيتى للطَّارُفِين (سورة القره ـ 125)

ترجمہ:میرے گر (بیت اللہ) کوطواف کرنے والوں کے لیے یا کیزہ رکھو۔

پس ظاہری کعبہ مخلوقات میں سے طواف کرنے والوں کے لیے صاف کیا جاتا ہے اور باطنی کعبہ خالق کے مشاہدہ کے لیے کعبۂ باطن کو ماسوئ خالق کے مشاہدہ کے لیے کعبۂ باطن کو ماسوئ (دانتہ حق تعالی) کا جلوہ دیکھنے کے لیے کعبۂ باطن کو ماسوئ (اللہ کے سوا) سے طہارت دی جائے، پھرروحِ قدی کے نور سے احرام با ندھا جائے اور قلب کے کعبہ میں داخل ہوا جائے اور پھردوسرے اسم'' الله'' کے دائی ذکر کے ساتھ طواف قد وم کیا جائے۔ (سرالاسرار)

باطنی کعبہ کی صفائی کے بعد جلوہ حق تعالی سصورت میں قلب میں جلوہ نما ہوتا ہے؟

# وَهِ ﴿ وَهِ وَمُرْدِ الرسالةِ الغوشيهِ ﴾ [61] ﴿ وَمِه وَثَرَ لَ مِهِ وَمُرِ لَ الْمِيلَاتِ الغوشيهِ وَ وَأَلِي

بلاشبهاس فقیرِ کامل، انسانِ کامل کی صورت میں جومقام ِ هاھویت کا حامل ہے اوراپنی ذات کو ذات کو ذات ہے۔ اس کے متعلق سلطان العارفین ذات حضرت سخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

مرشد مکہ تے طالب حاجی، کعبہ عشق بنایا ھُو

وچ حضور سدا ہر ویلے، کریئے جج سوایا ھُو

مفہوم: مرشد مکہ کعبہ عشق اور طالبِ مولی حاجی ہے۔ ایباطالبِ مولی ہر لحجہ حضوری میں رہتا ہے

اور عشق کا طواف کرتا رہتا ہے بہی اس کا حج ہے۔

مرشد مینول جج مکتے دا، رحمت دا دروازہ هُو کرال طواف دوالے قبلے، بت مودے جج تازہ هُو

مفہوم: مرشد کی صحبت میرے لیے مکہ شریف کا حج ہے وہی رحمتِ الہی کا دروازہ ہے اور مرشدہی اللہ کا کا طرح ہے اس کے اس کے اس کے اسے کعبہ کی مانندہے، مرشد کامل کی صورت ہی اللہ کا کامل مظہر ہے اس لیے اس کا وجود طالب کے لیے کعبہ کی مانندہے، مرشد کامل کی صورت ہی ہر لیے مالب کو اپنے قلب میں نظر آتی ہے جس کے گردوہ ہر دم طواف کر کے اپنے حج کوتازہ ہر ایا جا ہے۔

بلکہ آپ تو مرشد کے دیدار کو لاکھوں کروڑوں جو سے بھی بڑھ کر درجہ دیتے ہیں کیونکہ اس کی ذات ہی اصل کعبہ ہے:

ایہہتن میرا چشماں ہووے، تے میں مرشد و کیے نہ رجال ھُو
لوں لوں دے مُڈ لکھ لکھ چشماں، کب کھولاں تے بک کجاں ھُو
اتنا ڈٹھیاں صبر ناں آوے، میں ہور کتے ول بھجاں ھُو
مُرشد دا دیدار ہے باھو، مینوں لکھ کروڑاں ججاں ھُو
جولوگ صرف طریقت تک کا سفر طے کر پاتے ہیں اوراس سے آ گے حقیقت تک نہیں پہنچ پاتے ان
کے لیے آخرت میں جنتِ نعیم کا مقام ہے۔ سیّدنا غوث الاعظم رضی اللہ تعالیٰ عنۂ جنتِ نعیم کے

# ﴿ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 62 ﴿ مَهُ وَمُرْرَ مَهُ وَالْحُوسُ وَهِ ﴿ وَاللَّهُ الْعُوسُ اللَّهُ الْعُوسُ اللَّهُ الْعُوسُ اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

متعلق فرماتے ہیں:

ا بی عالم ملکوت کی جنت ہے جونفس کو سفرِ طریقت کمل کرنے کے بعد نصیب ہوتی ہے بیہ مقام ابراریعنی نیک لوگوں کا مقام ہے جس کے لیے ارشاد فر مایا گیا:

﴿ إِنَّ الْاَبْرَارَ لَغِيْ نَعِيْمٍ ٥ عَلَى الْاَرَائِكِ يَنْظُرُونَ ٥ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَصْرَةً اللَّعِيْمِ ٥ الْاَبْرَارَ لَغِيْ الْاَرَائِكِ يَنْظُرُونَ ٥ تَعْرِفُ فِي وَجُوهِهِمْ نَصْرَةً اللَّعِيْمِ ٥ يُسْقُونَ مِنْ رَّحِيْتٍ عَنْتُومٍ ٥ خِتْهُ فَمِسْكُ ﴿ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ النَّعِيْمِ ٥ يُسْكُ ﴿ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ النَّعِيْمِ ٥ وَمِنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ مُ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ مَنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللِلْ اللَّهُ مُنْ أَلِنِهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ

ترجمہ: بےشک نیک لوگ (جنت) نعیم میں ہوں گے تختوں پر بیٹھے (اللہ کی ذات کا) نظارہ کررہے ہوں گے۔ آپ ان کے چہروں پر آسودہ حالی کی شگفتگی پائیں گے۔ان کوسر بہ مہر خالص (پاکیزہ) شراب پلائی جائے گی اس پر مشک کی مہر ہوگی اور (یقیناً وہ الی شراب ہے کہ) اس کے لیے حرص کرنے والوں کو چاہیے کہ حص کریں۔

طریقت کی بیتم معبادات جب طالب ہر جزا اور بدلہ کی امید کے بغیرصرف ذات حق تعالیٰ کے عشق وطلب میں گم ہوکرادا کرتا ہے اور شریعت کے ساتھ ساتھ طریقت کی ان عبادات پر بھی استقامت اختیار کرتا ہے تو وہ باطنی طور پر عالم ملکوت کو پار کر کے عالم جروت میں پہنچ جاتا ہے۔ جروت کی سرحد سدرۃ المنتہ کی ہے جس کے فوراً بعد لاھوت لامکان کی ابتدا ہوتی ہے۔ لاھوت لامکان کی ابتدا ہوتی ہے۔ لاھوت لامکان وحدت و یکنائی کا جہان ہے جہاں روح قدسی دیدار اللی میں مستفرق اور ذات حق تعالیٰ میں فنا ہے۔ جروت سے لاھوت تک پہنچنے کے لیے "حقیقت" کے طور طریق جنہیں فقر کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے اپنانے پڑتے ہیں اور فقر کے قوانین پڑل سے پراہونا ضروری ہے۔ انہی فام سے موسوم کیا جاتا ہے اپنانے پڑتے ہیں اور فقر کے قوانین پڑل سے پراہونا ضروری ہے۔ انہی قوانین اور طریق پڑل کر کے لاھوت کی ابتدا یعنی دیدار اللی سے لاھوت کی انتہا یعنی وحدت فنا فی اللہ بقابا للد تک پہنچا جاتا ہے۔

#### 

سلطان العارفين حضرت سخی سلطان باھُو رحمتہ اللّٰدعليہ فر ماتے ہيں'' فقرعين ذات ہے۔'' يعنی فقر میں ذات حق تعالی کے سوا کچھ باقی نہیں رہتا۔ طالب کی اپنی ذات بھی فنا ہوجاتی ہے۔شریعت کے قوانین بڑمل کر کے وہ جسم کی خواہشات سے نجات حاصل کرتا ہے، طریقت کے قوانین بڑمل کر کے وہ باطن کی خواہشات سے نجات حاصل کرتا ہے اور فقر کی راہ پر چل کروہ اپنی ذات ہے نجات حاصل کرتا ہے حتیٰ کہ اس کے وجود میں صرف ذات حق تعالیٰ باقی رہ جاتی ہے۔ لاھوت لا مكان كے آغاز ميں اسے اپنے قلب ميں الله كا جلوہ تو دكھائى ديتا ہے ليكن يہاں ابھى دوئى كى بُو یائی جاتی ہے کیونکہ ابھی پہاں دووجود ہیں ایک طالب کا اور ایک اللہ کاء ایک ساجد کا اور ایک مبحود کا،ایک ناظر کا اور ایک منظور کا۔اگرچہ یہاں ان دو وجود کے سواہر شے فنا ہو چکی ہے لیکن حقیقی توحید کوتب تک نہیں یا یا جاسکتا جب تک آل کی تلوار سے ہرغیراللہ کے وجود کی فی نہ کر دی جائے اورغیراللہ میں طالب کا اپناوجود بھی شامل ہے۔ کامل تو حید تک پہنچنے سے پہلے دومقام ہیں تجرید اورتفرید تجرید میں طالب اغیار کی نفی کرتا ہے یعنی اسے اللہ کے سواکسی سے کوئی سرو کا رنہیں رہتا۔ نداسے اللہ کے سواکسی سے کوئی محبت ہوتی ہے، نہ کسی کا خوف، نہ کسی پر بھروسہ، اس کا ہررشتہ ہر ایک سے ٹوٹ کراللہ سے جڑ جاتا ہے۔لیکن بیکامل توحید نہیں، جب تک اسے اللہ کے ساتھ اپنی ذات، اپنی طلب دکھائی دیتی رہے اس کی توحید کامل نہیں چنانچے تفرید میں وہ اپنی ذات کی بھی تفی کر دیتا ہے،خودکوذات حق تعالیٰ میں فنا کر دیتا ہے،خود پر سے نظر ہٹا دیتا ہے۔شریعت اور طریقت میں اس نے توحید کامل کی طرف سفر کا آغاز کیا تھا۔ وہ درجہ بدرجہ توحید کی طرف بردھتے ہوئے اغیاراوراینی ذات کی نفی خواہشات نفس کی نفی کے ذریعے کرتا آرہا تھا۔شریعت اس نفی کی ابتدا ہے، طریقت اس کا متوسط درجہ اور فقراس کی انہاہے۔عالم جبروت سے عالم لاھوت کے سفر کے دوران وہ دنیا اور دنیا کے رشتوں سے بہت دورآ چکا ہوتا ہے اور ذات حق تعالی کے بہت قریب

چنانچ يہال دنیا اور خواہشات نفس تواس کے اور اللہ کے درمیان سے ہٹ چکی ہوتی ہیں لیکن اس
کی اپنی ذات اب تک اللہ اور اس کے درمیان حائل ہے۔ کامل تجرید لیخی اپنی ذات کی بھی کھمل نفی
کر کے ہی لاّ اللہ کی تحکیل اور واللہ کا اثبات ہوتا ہے اور تو حید کامل ہوتی ہے۔ اب اللہ کے سوا
کی حد دکھائی نہیں دیتا جی کہ اپنی ذات بھی نہیں۔ طالب کو اپنے وجود میں بھی صرف اللہ ہی دکھائی
دیتا ہے اور وہ حق الحقین سے جان لیتا ہے کہ اس کے اندر فاعل حقیقی صرف اللہ ہے۔ اس کو اٹھائے
والا، بٹھانے والا، ہنسانے والا، رلانے والا خود اللہ ہے۔ لاہوت کی انتہا تک چنچنے پر تو حید الی ممل وکامل ہوتی ہے کہ وہ کہتا کہ میں نہیں ہوں، بیا شخیے، بیٹھنے، بولنے، ہنسنے اور رونے والا صرف
اللہ ہے۔ وہی ساجد ہے وہی مبحود ہے۔ میر اتو وجود ہی باقی ندر ہا اور جب وجود ہی ندر ہا تو نہ نفس رہا، نہ خواہش رہی، نہ طلب ہر مسئلے سے چھٹکارا حاصل ہوگیا۔ اس مقام کے متعلق سلطان العارفین حضرت بی سلطان با محور حمت اللہ علیے فرماتے ہیں:

اگر دورازخود براندازی، ہمہ یک ذات، ودوئی ہمہازاحوُل چشمیسے ۔ '(رسالہ وی شریف) اگر پردہ راازخود براندازی، ہمہ یک ذات، ودوئی ہمہازاحوُل چشمیسے ۔ '(رسالہ وی شریف) ترجمہ: وہ (اللہ کی ذات) خودا پے ساتھ عشق کا کھیل فر مار ہا ہے، خود ناظر، خودنظر، خودہی منظور ہے، خودعشق، خود عاشق اور خودہی معشوق ہے۔ اگر تو اپ سے پردہ ہٹا دے تو سب وہی ایک ذات ہے اور جو کشرت ودوئی تجھے نظر آتی ہے وہ تھن تیری آئھ کے جھینگے پن کی وجہ سے ہے۔ پس جب نفس اور اپنی ذات کے پردے ہٹتے ہیں تو صرف اللہ کی ذات دکھائی دیت ہے کین اس مقام تک چہنچنے کے لیے فقر کے قوانین پڑمل کرنا پڑتا ہے۔

#### نماز حقیقت:

نمازِ نقروحقیقت نمازِ حضوری ہے جس کے متعلق حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: ا۔ بی سری سجدہ کنم حاضر خدا این نمازے عارفان را از لقا ۲۔ بی سری سجدہ بود ہم بی جبین نیست آنجا آسان و نی زمین

معرفت لاهوت اينست لامكان قبله در قبله بود قبله تمام معرفت توحيد اينست فضل راز ابل نوری را نمازی شد حضور

سر بی چیثم بینم بخوانم بے زبان هم\_ سجده در نور است رو رویت دوام ۵- ہر سہ قبلہ قرب بخشد در نماز ۲۔ نفس نورش قلب نورش روح نور 2- دل بریثان نمازی کی روا دل بخطره نفس شیطان و موا ۸۔ نماز معراج است می بیند خدا عارفان را در نمازے شد لقا

ترجمہ: (۱) میں بےسر ہوکر حق تعالی کے حضور سجدہ کرتا ہوں۔عارفین کی بینماز قرب و دیدار الہی سے ادا ہوتی ہے۔ (۲) عارفین سراور بیشانی کے بغیر سجدہ کرتے ہیں کہ لامکان میں نہ آسان ہے اور نہ زمین ۔ (۳) میں بغیر آنکھوں کے دیدار کرتا ہوں اور بے زبان اس کا ذکر کرتا ہوں کہ یہی لاهوت لا مکان میں پہنچ کرحاصل ہونے والی معرفت ہے۔ (۴) جب طالب نور میں غرق ہوکر سجدہ کرتا ہے تب اسے دائمی دیدار حاصل ہوتا ہے اور وہ ہر جگہ اسی قبلہ (ذات) کو دیکھتا ہے کیونکہ ہر طرف وہی قبلہ (ذات) ہے۔ (۵) پیتیوں قبلہ (نفس، قلب اورروح) نماز میں قرب الہی بخشے ہیں اور یبی معرفتِ توحید کاراز ہے۔ (۲) ایسے نمازی کانفس، قلب اور روح تینوں نور ہوتے ہیں۔ اہلِ نور کی نماز ہی حضوری ہوتی ہے۔ (2) دل خطرہ نفس وشیطان اور خواہشات کا شکار ہوتو ایسے یریثان دل کی نماز کیسے ادا ہوسکتی ہے۔ (۸) نماز معراج ہے جس میں نمازی خدا کا دیدار کرتا ہے اورعارفین کونماز میں الله کا قرب اور دیدار حاصل ہوتا ہے۔ (امیرالکونین)

پس نماز حقیقی دیدار اللی اور اللہ سے ملاقات ہے جس میں اللہ کا ذکر نہیں کیا جاتا بلکہ اللہ سے کلام کیا جاتا ہے۔اس کی بات سی جاتی ہے اور اپنی مناجات سنائی جاتی ہیں۔اس نماز کے متعلق حضرت علی رضى الله عنه في مايا "مين اس وقت تك سجده سيسرنبين ألها تاجب تك لَبَّيْك يَاعَبْدِي كَي صدانة تن لون 'اورفر مايا' لقد أعُبُدُ رَبّا كَمْد ارّاهُ ترجمه: مين اين ربّ كى عبادت تب تكنبين كرتاجب تك اسے د مكھ نہلوں ' اللہ سے كلام اور اللہ سے ملاقات كى يہ نماز ہردم باطن ميں پر مى

## وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 66 ﴿ 66 الرسالة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشية المراكة ا

جاتی ہے حتیٰ کہ سوتے میں بھی طالب کا قلب اللہ سے گفتگواوراس کے دیدار میں مشغول رہتا ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا:

النَّامُ عَيْنِي وَ لَا يَنَامُ قَلْبِي ( بَوَارِي - 3569)

ترجمہ:میری آئکھیں سوتی ہیں لیکن میرادل نہیں سوتا ( یعنی بیدار رہتا ہے )۔

#### روزهٔ حقیقت:

روز و حقیقت اپنے آپ اور اپنی ذات کا ترک ہے۔ روز و حقیق کے متعلق ' اسرار حقیقی'' میں ہے: 🕸 حضور عليه الصلوة والسلام نے فرمايا ''اے عمر اروز ہ کی حقیقی تعریف بیہ ہے کہ انسان اپنے دل کوتمام دینی وونیاوی خواہشات سے بندر کھے کیونکہ خواہشات دینی (مثلاً خواہشات بہشت وحور وغیرہ)عبداورمعبود کے درمیاں حجاب ہیں،ان کے ہوتے ہوئے بندہ اینے معبودِ حقیقی کا وصال نہیں یا سکتا اورخواہشاتِ دُنیوی (مثلاً خواہش جاہ و مال،خواہشاتِ نفسانی وغیرہ) تو سراسرشرک ہیں۔ غیرالله کی طرف خیال وقکر کرنا، قیامت کا خوف، بهشت کی ہوس اور آخرت کی فکریہ سب روز ہ حقیقی کوتوڑنے والی چیزیں ہیں۔روز و حقیقی تب درست روسکتا ہے جب انسان اللہ کے سواہر چیز کواییخ دل سے فراموش کر دے یعنی غیراللہ کا اسے مطلق علم نہ رہے اور ہرفتم کی امیدیں اور ہر طرح كاخوف اين ول يه نكال ذالے "نبي اكرم صلى الله عليه وآلبه سلم في مايا" دَعَبَتْ لِمَا گؤن الله لین الله تعالی کے سواکسی چیز کا دیدار مجھے محبوب نہیں ہے'۔ روز محقیق کا افطار صرف ديداراللي ب- نبي اكرم على الله عليه وآله وسلم في فرمايا "صُوْمُوْا بِرُوْلِيَةٍ وَ ٱفْطِرُ بِرُوْلِيَّةٍ " ليني اعظم المنتقق روزه كى ابتدابهى ديدار الهى سے ہوتى ہاورانتها بھى ديدار اللى ير ہوگى۔اعظر روزة حقیقی کی ابتدااورانتها بخو بی ذہن شین کرلینی چاہیے ( یعنی جاننا چاہیے کہروز و حقیقی س چیز ہے رکھا جاتا ہادرس چیز پرافطار کیا جاتا ہے)۔روز و حقیقی کی ابتدایہ ہے کہ انسان بتدریج معرفتِ الہی حاصل کر لے اور اس کی انتہا یعنی افطار بیہ ہے کہ اسے دیدار الہی نصیب ہوجائے۔ اِرشادِ نبوی صلی اللہ علیہ وآلہوسلم ہے:

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ 67 ﴿ 67 الرسالة الغوشيه ﴾ [ 67 أي الرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة

لِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ فَرْحَةٌ عِنْكَ الْأَفْطَارِ وَفَرْحَةٌ عِنْكَ لِقَاءِرَيِّهِ ترجمہ:روزہ دارکے لیے دوخوشیاں ہیں ایک افطار کے وقت کی اور دوسری دیدار ولقاء الہی کی۔ پھرآپ صلی الله علیه وآلبه وسلم نے فرمایا "اے عمرعوام کے روزے میں پہلے روزہ ہے اور آخر میں افطارلیکن حقیقی روزهٔ میں پہلے افطار ہے اور آخر میں روزہ۔ دیکھوسا لک جو کہ خدا رسیدہ ہیں وہ ہمیشہ صائم (روزہ دار)رہتے ہیں کسی وقت بھی ان کا افطار نہیں ہوتا۔ ' (اسراحِقق) اس عبارت میں جو بیفر مایا گیا کہ فیقی روز ہ میں پہلے افطار ہے اور آخر میں روز ہ،اس سے مراد ہے كرسالك جب تك ناسوت وملكوت ميں ہے تو وہ افطار كى حالت ميں ہے كيونكماس وقت اس كے ليے خواہشات ديني ودنيوي حلال ہيں ، ابھي اس يران کا ترک لازم نہيں ہے سواس وقت وہ افطار کی حالت میں ہے کیکن جب وہ جبروت ولاھوت تک پہنچا ہے تو اس پرغیر ماسویٰ اللہ ہرلذت اور ہرخواہش حرام ہوجاتی ہے حتی کہ اپنی ذات کی فکریا خیال بھی اس کے لیے جائز نہیں رہتا پس وہ حقیقی روزہ کی حالت ہے اور بیروزہ دائمی ہے۔ اگر جہاس کا افطار دیدار الہی ہے لیکن اس کا مطلب بنہیں کہ دیدار الہی کے بعداس پرغیر ماسوی الله کی طلب وخواہش جائز ہوگی بلکہ اس افطار سے مراداس خوشی کا حصول ہے جس کی خاطراس نے ترک خواہشات ولذات کر کے روز و حقیقی ركها تفاله لاهوت لا مكان تك ينتيخ والےسالك كا افطار بھى ديدار البى ہاورروز ہ بھى ديدار البى ہے کیونکہ دیدار البی کے حصول کے بعداس میں نہ کسی شے کا خیال باقی رہتا ہے نہ طلب۔ سيدناغوث الاعظم شيخ عبدالقادرجيلاني رضى الله عنه فرماتے بين:

الله تعالی سے پاک کیا جائے اور برس کو ماسوی الله تعالی سے پاک کیا جائے اور برس کوغیر الله کی محبت اور مشاہدہ سے پاک کیا جائے جبیبا کہ الله تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

☆ ٱلْإِنْسَانُ سِرِّ يْ وَٱكَاسِرُّ لَا

ترجمه: انسان ميرابرت اور بين انسان كابرتر مول ـ

پس بسرّالله تعالی کے نور سے ہے لہذااس کا میلان غیراللہ کی طرف ہرگز نہیں ہوتا اورا سے دنیا اور

آخرت میں اللہ تعالیٰ کے سوا کیجے بھی محبوب، مرغوب اور مطلوب نہیں۔ اگر وہ غیر اللہ کی محبت میں مبتلا ہوجائے توروز ہ حقیقت فاسد ہوجا تا ہے اور اُس روزے کی قضایہ ہے کہ دنیا اور آخرت میں اللہ سجانۂ وتعالیٰ کی محبت اور دیدار کی طرف (دوبارہ) لوٹ جائے۔ (سر الاسرار) زکوۃ حقیقت:

ز کو ۃ اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے فرض کی گئی الی عبادت ہے جو اسلامی معاشرے کی فلاح و بہبود کے لیے ہے تا کہ سلم معاشرے کے وہ افراد جن کے پاس اللہ کی عطا کی گئی تعمیں دوسرے افراد سے نسبتا زیادہ ہیں وہ انہیں ان افراد تک پہنچا سکیں جن کے پاس ان نعتوں کی کمی ہے خواہ وہ ظاہری رزق اور نعمیں ہوں یا باطنی ۔ واضح ہو کہ زکو ۃ صرف مال ہی کی نہیں بلکہ ہر نعمت کی زکو ۃ انسان پر واجب ہے جبکہ وہ نعمت ایک خاص حد تک انسان کے پاس موجود ہوجیسا کہ بدنی صحت کی زکو ۃ بہتے کہ جسم کو اطاعت وعبادت اللی کے ساتھ اللہ کے بندوں کی بھلائی کے کاموں میں مشغول رکھا جائے ۔ حضور علیہ الصلاۃ والسلام کا فرمان ہے:

اِنَّ اللهَ تَعَالَى فَرَضَ عَلَيْكُمْ زَكُوةُ جَاهُكُمْ كَمَا فَرَضَ عَلَيْكُمْ زَكُوةُ مَالُكُمْ رَجِهِ اللهَ تَعَالَى فَرَضَ عَلَيْكُمْ زَكُوةُ اللهَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ

قربِ ذاتِ حق تعالی سے بڑھ کرنہ اس کا کنات کی کوئی نعمت ہے نہ مرتبہ، چنانچے مقام جروت سے لاھوت لا مکان تک پہنچنے والے سالک پراس کے اس مقام ومر ہے کی زکو ہ بھی فرض ہے اوراس سفر کے دوران جو علم معرفتِ الہی اور باطنی رزق جونو رِ الہی کی صورت میں اسے حاصل ہوااس کی نکو ہ بھی فرض ہے۔ بیز کو ہ جروت کے ابتدائی مقام پرامر بالمعروف و نہی عن المنکر کے ذریعے اواکی جاتی ہے بینی عام مسلمان جواہے مقصر حیات معرفتِ الہی کے حصول سے بے خبر دنیوی لذتوں میں گم ہیں انہیں اللہ اوراس کی معرفت کی طرف بلانا اور اللہ کے بیغام کولوگوں تک پہنچانا۔ لاھوت لامکان تک رسائی حاصل کرنے کے بعد جب طالب فنا فی اللہ بقاباللہ کے مقام پر پہنچ کا لاھوت لامکان تک رسائی حاصل کرنے کے بعد جب طالب فنا فی اللہ بقاباللہ کے مقام پر پہنچ

جائے اور نورِ ذاتِ حق تعالیٰ اس کی رگ رگ میں ساجائے تو اس نور کو دوسروں تک پہنچانا اس نعتِ لازوال کی زکو قصے۔اسرارِ حقیقی میں ہے کہ حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام نے فرمایا:

اے عرق آئیخ حقیقی کی بجز عارفانِ الہی کے کسی کو خبرنہیں ہے۔ گئی حقیقی دراصل سرِ ر بوبیت ہے اور عارفین کے دل اس سرِ ر بوبیت کے تخفینے ہوتے ہیں۔ان غربا (فقرا کاملین) پر فرض ہے کہ وہ اپنے گخبینۂ حقیقی میں سے اسرار الہی کی زکوۃ گمراہوں اور نا دانوں کو عطافر مادیں اور گم گشتگانِ بادیۂ صلالت کی راہنمائی فرمادیں کیونکہ ستحق کواس کاحق دیناعین زکوۃ ہے۔(اسراریقی)

حضورعلیہ الصلاۃ والسلام اپنی ظاہری زندگی میں بھی ذکوۃ چھتی اداکرتے رہے اور باطنی زندگی میں بھی ہمیشہ گئج حقیق لٹاتے رہتے ہیں۔ شرعی زکوۃ کی بقدر مال نہ بھی آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اداکی۔ چنانچ شرعی زکوۃ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اداکی۔ چنانچ شرعی زکوۃ فرض تو ہے لیکن آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سنتے نہیں۔ سنت رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تو زکوۃ حقیق ہے جوفرض بھی ہے اور سنت بھی للہذائ کا مرتبہ ذکوۃ شرعی سے اعلیٰ ہے اور بے شک اس کے ادا کرنے والے کا مرتبہ بھی عام لوگوں سے اعلیٰ ہے لیکن اس کے لیے ضروری ہے کہ باطنی رزق کو مجاہدہ اور محاسبہ نفس میں ہمت اور محنت کر کے جمع کیا جائے اور پہلے خود قرب اللی کی نعمت سے کما حقہ طور پرفیض یاب ہوا جائے پھراسے دوسروں تک پہنچایا جائے کیونکہ ذکوۃ اداکرنے کے لیے صاحب نصاب ہونا ضروری ہے۔

سیّد عبد الکریم بن ابراجیم الجیلی رحمته الله علیه اپنی تصنیف "انسانِ کامل" میں زکو ق کے اسرار بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

خلق رکو ہ حقیقی ہے کہ بعد تزکیہ کے حق کوخلق پر ترجیج دے یعنی وجود میں شہود حق کوشہود خلق پر ترجیج دے یعنی وجود میں شہود حق کوشہود خلق پر ترجیج دے۔ اس کود کیھے اور جب اپنے نفس کو دیکھے اور جب اپنے نفس کی صفات سے متصف ہونا جا ہے توحق کا اختیار ہے کہ اس کی صفات سے متصف ہونا ور جب

# وَ الرسالة الغوشيه الحريج 70 الرسالة الغوشيه المحيال المرسالة الغوشيه المحيال المرسالة الغوشيه المحيال المرسالة الغوشيه

ا پنی ذات کا ادراک کرنا چاہے اور اپنی اہمیت کو سمجھ توحق کوتر جیجے دے ہی سبحانۂ وتعالیٰ کی ذات کو جانے اوراس کی هویت کو سمجھے۔ بیاشارہ جو مذکور ہواز کو قاکا شارہ ہے۔ باقی رہا نفذی میں اس کا چالیسواں حصہ ہونا سووہ اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ وجود کے چالیس مراتب ہیں اور مطلوب مرتبۂ الہید ہے اور وہ مرتبۂ علیا اور چالیس میں سے ایک ہے۔ (انسانِ کامل)

لیخی ایک طالبِ صادق کی حقیق زکو ہ ہے کہ وہ اپنے وجود اور اپنی ذات پرسب سے زیادہ حق اپنی آیک طالبِ صادق کی حقیق زکو ہ ہے کہ وہ اپنے وجود اور اپنی ذات پرسب سے زیادہ حق اپنی روردگار کا سمجھے اور اپنی ظاہر و باطن کی ہر آسائش اور نعت کو اس کی رضا کی خاطر پہنی ہے ۔ اپنی دے اور یوں ہر عبادت اور عبودیت کا حق ادا کر ہے۔ خلق کو فیض بھی حق کی خاطر پہنی ہے۔ اپنی ذات میں طالب بھی اسی کو دکھیے اور مطلوب بھی اسی کو مانے ۔ اپنی ذات میں اگر نفس کو کسی آسائش یا نعمت کا طلبگار دیکھے تو اس طلب کو طلب حق سے بدل لے پس حق اس کے وجود کو چالیس مراتب یا نعمت کا طلبگار دیکھے تو اس طلب کو طلب حق سے بدل لے پس حق اس کے وجود کو چالیس مراتب طے کرا کے مرتبۂ الہی کا تعم البدل عطا کر دے گا جو اعلیٰ ترین مطلوب اور بہترین جز ا ہے ہر ظاہری و حقیقی عبادت کی ۔

#### مج حقيقت:

یج طریقت تو قلب میں اللہ کا جلوہ دکھ کرادا کیا جاتا ہے لیکن فقر میں حقیقی جے، جس کا آغاز جروت سے لاھوت تک چہنچنے پر ہوتی ہے، یہ ہے کہ انسان کا وجود خانہ کعبہ بن جائے اس طرح سے کہ جسم کی اس چار دیواری میں سوائے ذات حق تعالیٰ کے کچھ باتی نہ رہے، اس جسمانی خول میں موجود ہرخواہش فنا ہوجائے، نفس، روح قلب سب نور میں ڈھل جا کیں، بظاہر وہ جسم ایک انسان کے نام سے موسوم رہے لیکن اس میں حقیق ذات صرف حق تعالیٰ کی ہو۔ جسیا کہ سلطان العارفین حضرت منی سلطان باھور حمت اللہ علیہ فرماتے ذات صرف حق تعالیٰ کی ہو۔ جسیا کہ سلطان العارفین حضرت منی سلطان باھور حمت اللہ علیہ فرماتے ہیں:

پس حاجی بھی دوقسم کے ہوتے ہیں ایک ظاہر کے حاجی لینی حاجی الحرم اور دوسرے

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [71 هج] 71 المرسالة الغوشيه المراكبة الغوشيه المراكبة الغوشية المراكبة الغوشية المراكبة الغوشية المراكبة المراكبة

باطن کے حاجی اینی حاجی الکرم۔ خلا ہر کے حاجی میدانِ عرفات کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور باطن کے حاجی واحدانیت مع اللہ ذات میں غرق ہوتے ہیں۔ یا در کھ کہ ظاہری کعبہ وہ ہے جے حضرت ابراہیم خلیل اللہ نے آب ورگل سے تغیر کیا اور باطنی کعبہ وہ ہے جسے رہ جلیل نے جان وول سے پیدا کیا۔ پس ظاہری حاجی کا لباس ریا وغیرہ کا سات رنگا لباس ہے اور اس کا دل سخت پھرکی مثل ہے جبکہ باطنی حاجی کا دل قلب سلیم ہے جواس وقت تک نفس کے خلاف محوجہاد رہتا ہے جب حب کہ حاجی کا ظاہر و باطن ایک نہیں ہوجاتا۔ (عک الفقر کلاں)

آپ پنجابی ابیات میں فرماتے ہیں:

ایہہ تن ربّ سے دا جرا، دِل کھڑیا باغ بہاراں ھُو دِے کوزے دیے مصلّے، دِج سجدے دِیاں تھاراں ھُو دِے کوزے دیے مصلّے، دِچ اللّا الله پکارال ھُو دِے کعبہ دِے قبلہ، دِے اللّا الله پکارال ھُو کائل مرشد ملیا باھو، اوہ آپے کیسی سارال ھُو

مفہوم: جب سے ''باطن'' کی پہ تقیقت ہم پر ظاہر ہوئی ہے کہ میرادل تو محبوب حقیقی کی جلوہ گاہ ہے میری خوشی اور مسرت کا کوئی ٹھکا نہ ہیں ہے۔ میر سے اندر ہی کوز سے ہیں کدان سے دل کی طہارت اور پاکیزگی کا وضوکر کے اور تزکیہ نفس کے مصلے پر کھڑے ہو کر جب محبوب حقیقی کے سامنے سجدہ ریز ہوا تو مجھ پر اللہ (اثبات) کی حقیقت آشکار ہوئی کہ کا کنات میں سوائے اللہ تعالیٰ کے پچھ موجود نہیں ہے۔ یہ سب کچھ مجھے اپنے مرشد کامل سے نصیب ہوا ہے اور میرا مرشد ہمیشہ میرا تگہبان اور محافظ ہے۔ (ابیات یا مُورِی کامل)

> ہے شک بیہ مقام مرشد کامل اکمل کی مہر یانی کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتا۔ دور حققہ میں معرفقہ سے معتقلہ میں متعالیہ میں اساسان میں اساسان میں اساسان میں اساسان میں اساسان میں اساسان می

"اسرار حقیق" میں جے حقیق کے متعلق حضور علیه الصلوة والسلام فرماتے ہیں:

انسان کا وجود بمنزلہ ایک چارد یواری کے ہے۔ اگراس چارد یواری میں سے شک ووہم غیراللّٰد کا حجاب دور کر دیا جائے تو ول کے حن میں خداکی ذات کا جلوہ نظر آئے گا حج کعبہ کا بہی

## وَهِ وَهِ الرسالة الغوشيه ﴿ 72 ﴿ 72 ﴿ تَرْجَهُ وَثُرُ لَ الرَّسِالَةِ الغوشيهِ ﴾ ﴿ 72 ﴿ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللّ

مقصدہے۔ نیز ایساحقیقی حج کرنے سے بیجھی مقصود کہ انسان اپنی خودی وہستی کواس طرح مٹادے کہستی کا ذرہ بھر بھی باقی نہ رہے حتیٰ کہ ظاہر و باطن یکساں پاکیزہ ہوجائے اور دل صفات الہی سے متصف ہوجائے۔

حضرت عمر رضى الله تعالى عنهٔ نے عرض كيا" يارسول الله صلى الله عليه وآله وسلم! اپنى بستى كوفنا كيونكر حاصل بوسكتى ہے؟" حضور عليه الصلاة والسلام نے ارشاد فر مايا" محبوب حقيقى يعنى الله تعالى پرعاشق مونے ہے۔ جوشخص عاشقِ اللهى موگيا وہ فنافى الله موگيا اور جوفنافى الله موگيا وہ ذات حق كا مظهر مو

پھر حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے سوال کیا کہ حضرت! ول کوخانہ خدا اورعرش اللہی کیوں قرار دیا ہے؟ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے جواب دیا 'ارشاد باری تعالی ہے وَفِی آنَفُسِکُمْ الله الله الله علیہ والہ وسلم اللہ علیہ والہ وسلم نے میں رہتا ہے البہ اللہ علیہ والہ وسلم اللہ علیہ والہ وسلم اللہ علیہ والہ وسلم نے میں بولنے والا ، سننے والا اور د کیھنے والا کون اور کیسا ہے؟'' پیغیم خداصلی اللہ علیہ والہ وسلم نے والا ہے۔' وہی (اللہ) بولنے والا ہے، وہی (اللہ) سننے والا اور وہی (اللہ) د کھنے والا ہے۔' حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے بوچھا' حضور کھیکہ دل کا جج کون ادا کرتا ہے؟'' آپ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا' خود ذات خداوندی لینی جب بندگی نفس کا جب دور ہوجا تا ہے اور عبد ومعبود کے درمیان کوئی پردہ باتی نہیں رہتا تو وہ صفات اللی سے متصف ہوجا تا ہے اور اس کے دل میں ذات یا کی کہ وہ وہ تی ہوجا تی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی کے درل میں سانا ہی کھیہ دل کا حج (جج حقیق) دارت اللہ کی سائی ہوجاتی ہوجاتی ہے۔ خدا تعالی کا بندے کے دل میں سانا ہی کھیہ دل کا حج (جج حقیق)

راہِ فقراختیار کرنے والوں اور اس کے طور طریق نبھا کر قربِ الٰہی پانے والوں کے لیے ان کے مقاماتِ قرب کے مطابق جنتیں ہیں، جنت الفردوس اور جنت القرب سیّدناغوث الاعظم

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [73 في الرسالة الغوشيه المي الميالة الغوشيه المي المي الله الغوشيه المي المي المي المي

رضى الله تعالى عنهٔ جنت الفردوس كے متعلق فرماتے ہيں:

- ارشاد فرمایا گیاہے:
- إِنَّ الَّذِيثَ امْنُوا وَ عَمِلُوا الصَّلِختِ كَانَتُ لَهُمْ جَنْتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ٥
   خلياتِي فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْها حِولًا (سورة اللبف-108-107)
- ترجمہ: بےشک جولوگ ایمان لائے اور نیک عمل کرتے رہے تو ان کے لیے فردوس کے باغات کی مہمانی ہوگی، وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے وہاں سے (اپناٹھکانہ) بھی بدلنانہ چاہیں گے۔ جنت القرب کے متعلق آ میں فرماتے ہیں:
- کے بیسب جنتوں سے بلند عالم لاھوت کی منزل ہے جونفس کوسفرِحقیقت کممل کرنے پر نصیب ہوتی ہے۔ بیصرف مقربین کوعطا ہوتی ہے۔ عابدین وزاہدین دنیا سے جنت کی طرف سفر کرتے ہیں۔(سرّالاسرار) کرتے ہیں اور عارفین وعاشقین جنت سے قربت کی طرف سفر کرتے ہیں۔(سرّالاسرار) سیّدعبدالکریم بن ابراہیم الجیلی رحمتہ اللّہ علیہ فرماتے ہیں:
- عبادت اس چیز کانام ہے کہ بندہ طلب جزائے لیے اعمال خیر کو بجالائے اور عبودیت یہ ہو ہے کہ اعمال خیر کو بجالائے اور عبودیت یہ ہو ہے کہ اعمال خیر محض اللہ کے لیے بجالائے جائیں، ان میں جزاحاصل کرنے کی کوئی خواہش نہ ہو بلکہ عمل خالص اللہ نعالیٰ کے لیے ہوا در عبودت اللہ کے ساتھ عمل کرنے سے مراد ہے اس لیے مقام عبودت جمیع مقامات کا محافظ انسان کامل ہے۔ (انسان کامل)

اس لحاظ سے شریعت کے نیک اعمال عبادت ہیں (اگرافلام سے کیے جائیں)، طریقت کے اعمال عبودیت ہیں۔ شریعت کی عبادت ٹھیک طرح ادانہ کرنے عبودیت ہیں۔ شریعت کی عبادت ٹھیک طرح ادانہ کرنے والے بھی حقیقت کی عبادت کا مل طور پر والے بھی حقیقت کی عبادت کا مل طور پر نہیں کی جاسکتی۔ شریعت بنیاد ہے، طریقت سیر سیر سے اور حقیقت تکمیلِ مراحل و درجات ہے۔

اسى بنار حضور عليه الصلوة والسلام في حديث ياك مين فرمايا:

الشِّرِيْعَةُ شَجَرَةٌ وَالطَّرِيْقَةُ اَغْصَائُهَا وَالْمَعْرِفَةُ اَوْرَاقُهَا وَالْحَقِيْقَةُ ثَمْرُهَا ترجمہ: شریعت درخت ہے اور طریقت اس کی شاخیں ہیں اور معرفت اس کے بیتے ہیں اور حقیقت اس کا پھل ہے۔(سر الاسرار)

حضرت سخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ شریعت، طریقت ،حقیقت اور معرفت کے باہمی ربط اور ایک دوسرے کے لیان کی اہمیت کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

المعمشر بعت ایک شرف ہے، طریقت ایک حرف ہے جس میں مشاہدہ وقت ہے اور معرفت مرتبی الیقین ہے۔ شریعت دارالسلطنتِ شاہ ہے، طریقت کوشریعت ہی سے راہ ہے، حقیقت كى طريقت بى سے حق پر نگاہ ہے اور معرفت براہ حقیقت محرم بسر اسرار إللہ ہے۔جوآ دى شریعت کے دائرے سے باہر قدم رکھتا ہے وہ استدراج کا شکار ہوجاتا ہے کہ بیسراسر گناہ ہے کیونکہ باطن کی ہرراہ اور ہرمقام شریعت ہی سے نکلتا ہے اور شریعت ہی میں واپس آتا ہے جیسا کہ حدیث WWW.Sulta شريف مين آياب:

النِّهَايَةُ هُوَ الرُّجُوعُ إِلَى الْبِدَايَةِ

ترجمه: انتهاا بتداكي طرف لوك جاناب\_

شریعت کاشرف قرآن سے ہاور قرآن کاشرف اسم الله ہے۔کوئی بھی چیزشریعت وقرآن واسم الله سے باہرہیں۔

ان کے کہ شریعت قال ہے، طریقت افعال ہے، حقیقت احوال ہے اور معرفت وصال ہے۔ شریعت وطریقت کے درمیان غیر ماسوی اللہ کے ستر ہزار حجابات اکبرہیں، جب تک انسان کشف وکرامات سے دست بردارنہیں ہوجا تا حقیقتِ حق تک ہرگزنہیں پہنچ سکتا۔حقیقت و معرفت کے درمیان سر ہزار صفاتی حجابات اکبر ہیں، جب تک عارف عار فیت لباس معرفت سے جان نہیں چیز الیتا ہر گز مقام غرقِ نور الله میں نہیں پہنچ سکتا۔مقام غرقِ نور الله اور مقام کی قیوم بقا

پس ان لوگوں کی راہ پر چلنے کے لیے جن سے اللہ راضی ہوا اور اپنے قرب و و صال کا انعام انہیں عطافر مایا شریعت ، طریقت ، حقیقت اور معرفت کی تمام منازل کو طے کرنا ضرور ی ہے اور ان سب منازل کو طے کرنا ضرور ت ہے جواس راہ منازل کو طے کرنے کے لیے کسی ہادی ، کسی راہنما یعنی مرشد کامل اکمل کی ضرور ت ہے جواس راہ کے تمام مقامات سے واقف ہواور ان کے درمیان آنے والی تمام رکاوٹوں کو عبور کرنا اور تمام حجابات کو دور کرنا جانتا ہو ۔ بغیر مرشد کے انسان نہ تو احکام شریعت کوٹھیک سے سمجھ کراس کی روح حجابات کو دور کرنا جانتا ہو ۔ بغیر مرشد کے انسان نہ تو احکام شریعت کوٹھیک سے سمجھ کراس کی روح کے مطابق ادا کرسکتا ہے اور نہ ہی طریقت ، حقیقت اور معرفت کی ہوا کو پہنچ سکتا ہے جسیا کہ سلطان العارفین حضرت شخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

کی صاحبِ وصال مرشد کامل اکمل ہر وفت حضورِ حق میں حاضر رہتا ہے اور اُسے اِس قدر قوت وقد رت حاصل ہوتی ہے کہ وہ ہزار کوس کے فاصلے سے اپنے طالب کو بنشِ قلب کے ذریعے اپنے پاس حاضر کر لیتا ہے اور اسے ایک ہی نظر میں مقام شریعت وطریقت وحقیقت ومعرفت طے کرا کر حضورِ حق میں پہنچا دیتا ہے اور طالبِ مولی ہمیشہ کے لیے راوح ق پرگامزن ہوجا تا ہے۔ بیدہ راہ ہے کہ جے صاحب نظر وصاحب وصال مرشدا ور منظورِ نظر طالبِ مولی کے سواکوئی نہیں جانتا۔ (عک الفقر کلاں)

سلطان العافین حضرت بخی سلطان باهو رحمته الله علیه ہرحالت میں طالب مولی کونٹر بعت پر کاربند رہنے کے تختی سے یابند ہیں۔ آئے فرماتے ہیں:

ﷺ پختہ کامل مردوہ ہے جو کسی بھی حالت میں شریعت سے باہر ہر گز قدم نہ رکھے خواہ وہ اللہ کے تمام رازوں سے واقف اور یوم الست سے ہی سکرومستی قبض وبسط اور شوق وعشق کے احوال

### • ﴿ ﴿ وَمِهِ وَمُرْدَى الرسالة الغوشيه ﴿ 16 ﴿ 16 مِنْ الرَّبِيلَ اللَّهِ الْعُوشِيهِ الْحَوْثِيمِ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّالِي الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّمِي

میں ہی کیوں نہ ہو۔اگروہ شریعت سے باہر قدم رکھے گا تواس کے تمام خاص مراتب سلب کر لیے جائیں گے۔(عین الفقر)

#### \*\*\*

وَقَالَ لِيُ يَاغَوْكَ ٱلاَعظَمُ مَا ظَهَرْتُ فِي شَيْعٍ كَظَهُوْدِي فِي الْإِنْسَانِ ثُمَّ سَأَلُتُ فَقُالَ لِيُ يَاغَوْكَ الْاعْظَمُ الاَمْكَوِنُ سَأَلُتُ فَقُالَ لِي يَاغَوْكَ الْاعْظَمُ الاَمْكَوْنُ سَأَلُتُ فَقُلْتُ يَا رَبِّ هَلَ لَكَ مَكَانُ وَالاَسِرُ الْإِنْسَانِ ثُمَّ سَأَلُتُ فَقُلْتُ يَارَبِ هَلَ لَك الْمَتَانِ وَلَيْسَ لِي مَكَانُ وَالاَسِرُ الْإِنْسَانِ ثُمَّ سَأَلْتُ فَقُلْتُ يَارَبِ هَلَ لَك شَرَبُهُ شَرِي ثُمَّ سَأَلُتُ يَارَبِ مِن اَيِّ فَرَبُ وَاكُلُ قَالَ اكْلُ الْفَقِيْدِ اكْلِي وَشَرَبُهُ شَرِي ثُمَّ سَأَلْتُ يَارَبِ مِن ايِّ فَي مَن نُورِ الْإِنْسَانِ وَ خَلَقْتُ مِن نُورِ الْإِنْسَانِ وَ خَلَقْتُ الْإِنْسَانِ وَ خَلَقْتُ مِن نُورِ الْإِنْسَانِ وَ خَلَقْتُ الْإِنْسَانِ وَ خَلَقْتُ الْإِنْسَانِ وَ خَلَقْتُ مِن نُورِ الْإِنْسَانِ وَ خَلَقْتُ الْإِنْسَانِ مِن نُورِي

ترجمہ: اور مجھے فرمایا ''اے غوث الاعظم 'ا میں کسی شے میں ایسا ظاہر نہیں ہوا جیسا انسان میں۔'' پھر میں نے سوال کیا ''اے پروردگار! کیا تیرا کوئی مکان ہے؟'' پس مجھے فرمایا ''اے غوث الاعظم 'ا میں مکانوں کو پیدا کرنے والا ہوں اور میرا کوئی مکان نہیں اور میں انسان کا خفیدراز ہوں۔'' پھر میں نے سوال کیا''اے رب اکیا تیرے لیے کھانا پینا ہے؟'' فرمایا''فقیرکا کھانا میرا کھانا اور اس کا پینا میرا پینا ہے۔'' پھر میں نے سوال کیا''اے پروردگار! تونے کس چیز سے فرشتوں کو پیدا فرمایا؟'' اللہ تعالی نے سوال کیا''اے پروردگار! تونے کس چیز سے فرشتوں کو پیدا فرمایا؟'' اللہ تعالی نے فرمایا''میں نے فرشتوں کی تخلیق اپنے نور

شرح: جیسا کہ تنز الات ستہ کے بیان میں بیواضح کردیا گیا ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے نور سے نورِ محری اور نور محری اور نور محری اور نور محری اور نور محری اسے تمام انسانوں کی ارواح کے نور کو تخلیق کیا پھر عالم جروت میں نزول کرتے

ہوئے اس نورِانسانی سے فرشتوں کا نور تخلیق کیا اور پھر عالم ملکوت میں دیگر مخلوقات مثلاً نباتات، جمادات، حیوانات وغیرہ کی ارواح کوتخلیق کیا۔ لہذا قربِ البی کے لحاظ سے انسان سب سے اشرف اورافضل ہے۔اللہ کا نورجس قدرانسان کی ذات میں ظاہر ہے کسی اور مخلوق میں نہیں۔اللہ کی تخلیق کرده اَن گنت مخلوقات اور بے شار جہانوں میں اللہ کی نورانیت کا مرکز ، اللہ کامحبوب اور الله كنزديك تمام مخلوق سے اشرف انسان ہى ہے اور انسان كى خاطر الله نے اس سارى كا كنات اوراس کی ہرشے تو تخلیق کیا۔انسان اللہ کے نور کے لیے مثلِ آئینہ ہے جس میں وہ اپنے آپ کود مکھ سكتا ہے۔اين نوركي اسمجسم صورت كود كيھنے،اس كي سوچ،اعمال،حركات وسكنات، تعلقات كو جانچنے اور ملاحظہ کرنے کی خاطریہ تماشائے روز وشب رجایا گیا۔انسان اللہ کے ہر حکم کن کا سبب، ہروحی کا مخاطب، ہرالہای کتاب کا موضوع اوراس کا نتات کاعنوان ہے۔انسان کی خاطر پینجبر جیجے گئے،اس کی اصلاح کی خاطر اللہ کے ان محبوبوں نے ذلت ومشقت اٹھائی،اس انسان کی خاطرآ راسته ہوئی جنت، دہکائی گئی دوزخ ، کہیں ظاہر ہوئی اللہ کی ذات کہانسان اس کو پہچانے اور کہیں پوشیدہ رہی کہ وہ اس کی جنتجو کرے۔اللہ کی ہرصفت انسان کے لیے حرکت میں آئی، وہ انسان کے لیے رحیم ، رحمٰن ، کریم ، قہار ، جبار ، لطیف بنا ورنہ بیتمام صفات اس کی ذات میں ہی پوشیدہ رہتیں اوران تمام صفات کا اظہار بھی انسان ہی کے ذریعے اس کا نتات میں ہوا۔انسان ہی الله كى تمام صفات كاكامل اظهار بـــ

حقیقت انسانی:

حضرت شاه محمد ذو تی رحمته الله علیه "حقیقت انسانی" کے متعلق فر ماتے ہیں:

انسان عالم کا خلاصہ ہے۔ بلحاظِ ارتباطِ معنوی موجودات کو انسان سے وہ نسبت ہے جو جسم کوروح سے ہے۔

ایے آپ کوسی آئینہ میں ویکھنااس سے مختلف ہے کہ اپنے آپ پر براہ راست نظر ڈالی

لے حقیقی میل ملاپ، دوستی ، رابطر یعنی انسان دیگر موجودات کے لیے ایسے ہی ہے جیسے جسم کے لیے روح۔

#### 

جائے۔جب اللہ تعالی نے چاہا کہ اپنے اسائے کھنی کے اعتبار سے اپنامعا تنہ ایک ایسے آئینے میں کرے جو جملہ شکونِ الہی ہے پر تو کو قبول کرنے کی صلاحیت رکھتا ہوتو اس نے عالم ایجاد کیا اور اُس عالم میں اپنا خلیفہ حضرت آ دم علیہ السلام کو بنایا۔سنتِ الہی اس طور پر جاری ہے کہ پہلے جسم کو درست اور آراستہ کیا جاتا ہے۔ جب جسم میں رُوح کو قبول کرنے کی صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے تو اس میں روح پھوئی جاتی ہے۔

المَوْدَةُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا

ترجمہ: پس جب تسویہ کرلوں میں اس کا ( ایعنی جسم آدم علیہ السلام کا ) اور پیکھونک دوں چھے اس کے اپنی روح۔

پہلے تسویۃ بدن ہوتا ہے پھر نفخ روح۔ تسویہ سے مراد ہے روح کو قبول کرنے کی صلاحیت کا پیدا ہوتا۔ چنا نچہ جب عالم جو بمزلہ بدن کے ہے، میں روح قبول کرنے کی صلاحیت پیدا ہوگئ تو آدم علیہ السلام کو پیدا کیا گیا جو روح عالم بیں اور جب آدم علیہ السلام میں روح قبول کرنے کی صلاحیت پیدا ہوئی توان میں اللہ تعالی نے اپنی روح پھونگی۔ روح پھونگئے سے مرادیہ ہے کہ اپنی صلاحیت پیدا ہوئی توان میں اللہ تعالی نے اپنی روح پھونگی۔ روح پھونگئے سے مرادیہ ہے کہ اپنی ذات اور صفات کا پرتو آدم پر ڈالا۔ چونکہ آدم کا تسویہ پورا ہو چکا تھا انہوں نے اس پرتو کو قبول کر لیا اور امانتِ اللی کے متحمل ہوگئے۔ کا تنات کی کسی اور چیز میں یہ استعداد نہ پائی گئی کہ اس جامعیت کی متحمل ہو سکے۔ چنا نچہ جملہ اساوصفاتِ اللی خلقتِ انسانی میں ظاہر ہوئے اور وجو دِ انسانی نے جمیع مراتی علوی وسفلی کو گھر لیا۔

جس قدر صفات الله تعالی کی بین اُسی قدر صفات انسان میں بین بداستنائے وجوبِ ذاتی کے دانسان اپنی دانسان دانسان

لے شان کی جمع ،مراداللہ تعالی کے ظہور کی مختلف حالتیں مع سوائے ان صفات کے جو صرف ذات حِق تعالیٰ کے لیے واجب اور مخصوص ہیں۔ ترجمان تق کی زبانوں پرائن ہی صفات کے پیرایہ میں ظاہر ہوتے ہیں جوانسان اپنفس میں پاتا ہے لیکن دراصل اس کی حیات ہماری حیات سے مختلف ہے اوراس کا سمح وبھر ہمارے سمح وبھر سے مختلف ہے۔ اس اختلاف کا باعث اُس کا وجوب اور ہمارا حدوث ہے ہے۔ اُس نے اپنفس کو ظاہر وباطن کی صفات سے موصوف فر مایا ہے۔ عالم کو بھی غیب وشہادت میں تقسیم کیا، اپنے کورضا اور غضب سے موصوف ظاہر فر مایا۔ عالم کو بھی خوف ورجا کے در میان رکھا، خود کو جمال وجلال سے موصوف فر ہایا۔ عالم کو بھی خوف ورجا کے در میان رکھا، خود کو جمال وجلال سے موصوف فر ہایا۔ عالم کو بھی خوف ورجا کے در میان رکھا، خود کو جمال وجلال سے موصوف فر مایا۔ ان ہی صفات میں منا ایک بھی بیبت اور اُنس پروضع کیا۔ یہی حال جملہ صفات کا ہے۔ ان ہی صفات متا کا ہے۔ ان ہی صفات میں متا کا بیا۔ اس متا کا بیا۔ اس متا کیا۔ اس متا کیا۔ اس متا کیا گیا۔

ان تَسْجُلَالِمَا خَلَقْتُ بِيَلَى ﴿ الْورة ص ح 75)

ترجمہ: تخفیے کس چیز نے اس (ہتی) کو سجدہ کرنے سے منع کیا جس کومیں نے اپنے دونوں ہاتھوں سے بنایا۔

علاوہ اس کے کہ اس کے متقابلہ آ دم علیہ السلام میں مجتمع ہوئے دوہ اتھوں سے اشارہ اُس جامعیت کی جانب ہے جو اُن میں صورت ِ قل اور صورت ِ خلق کے جمع ہوئے سے پیدا ہوئی۔ آ دم علیہ السلام باعتبارا سینے خلا ہر کے خلق کی صورت اور باعتبارا سینے باطن کے حق کی صورت ہیں۔ اس جامعیت نے انہیں مستحقِ خلافت بنایا۔ موجودات عالم کے ذرّہ وزرّہ میں حق تعالیٰ کا ظہور ہے۔ اگر بیظہور نہ ہوتا تو موجودات صوری کا وجود ہی نہ ہوتا لیکن حق تعالیٰ کا اِن ذرّوں میں ظہور ہر ذرّہ کی استعداد کے مطابق ہے۔ ظہور اُتم سوائے انسان کے کسی اور چیز میں نہیں۔ جملہ صفات الہیہ کے ساتھ مجموعی طور پر سوائے انسان کے اور کوئی فائر نہیں۔

☆ وَعَلَّمَ الْكَوْمَ الْكُورُ اللّهِ الْكَوْمِ اللّهِ الْكَوْمِ اللّهِ الْكَوْمِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

لے واجب ولازم ہونا۔ مرادوہ وجود جس کا ہمیشہ اور ازخود موجود ہونا واجب ولازم ہے۔ ع قدیم کا متضاد ۔ بعنی وہ وجود جو پہلے موجود نہ تھا پھراسے پیدا کیا گیا۔ اس سے اسی جانب اشارہ ہے کہ جملہ اسا وصفات کا آدم علیہ السلام پر پر تو ڈالا اور انہوں نے اس پر تو کو قبول کرلیا۔ اسی صلاحیت کی بدولت انہیں فرشتوں پر فضیلت حاصل ہوئی اور وہ مبجو دِ ملائک ہے۔ جس طرح اسم الله جملہ اسائے الہی کا جامع ہے اسی طرح اِنسان جملہ صفات الہی کا جامع ہے۔ بس حقیقتِ انسانی مظہر ہے اسم الله کی۔ جب کا تئات میں اُن اسا کاظہور ہے جن کا جامع اسم الله علی اور عینی اعتبارات سے حقیقتِ انسانی ہی کے مظاہر ہیں۔ گویا عالم میں انسان ہی کے مظاہر ہیں۔ گویا عالم میں انسان ہی کی حقیقت ظاہر ہیں۔ گویا عالم میں انسان ہی کی حقیقت ظاہر ہیں۔ گویا عالم میں انسان ہی کی حقیقت ظاہر ہیں۔ گویا عالم میں انسان ہی کی حقیقت ظاہر ہیں۔ گویا عالم میں انسان ہی کی حقیقت ظاہر ہیں۔ گویا عالم میں انسان ہی کی حقیقت ظاہر ہے۔

بادہ از ما ست شد نے ما ازو COM قالب از ما ست شد نے ما ازو

ترجمہ: شراب میری وجہ سے مست ہے نہ کہ میں شراب کی وجہ سے۔وجود میری وجہ سے قائم ہے نہ کہ میں اس کی وجہ سے۔

اس بنا پر عالم کوانسان کبیر اور انسان کوعالم صغیر کہتے ہیں۔حقیقتِ انسانی کاتفصیلی ظہور عالم میں ہے اور عالم کی اجمالی ہے اور عالم کی اجمالی صورت عالم ہے اور عالم کی اجمالی صورت انسان ہے۔ جو پچھ عالم میں ہے سب اجمالی طور پر انسان میں ہے اور جو پچھ انسان میں ہے سب تفصیلی طور پر عالم میں ہے۔ (مرد لبراں)

حقيقت محرى:

حضرت شاه محد ذوقی حقیقت انسانی کی اصل نور محمدی کو بی قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

عقیقتِ انسانی کی اصل حقیقتِ محمدی ہے۔ حق تعالیٰ نے سب سے پہلا تنزل حقیقتِ محمدی میں فرمایا۔ محمدی میں فرمایا۔ محمدی میں فرمایا۔

اللهُ نُورِي اللهُ نُورِي

ترجمہ: یعنی پہلی چیز جواللہ تعالیٰ نے پیدا کی وہ میرانور ہے۔ .

نيز فرمايا:

### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [81 ﴿ 81 الرسالة الغوشيه ﴾ [81 ﴿ قَالِي اللهِ العَوْشِيرِ عَلَيْ ﴿ اللهِ العَوْشِيرِ عَلَيْ ﴿ اللهِ اللهِ العَوْشِيرِ عَلَيْ ﴾ • ﴿ إِنَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّ

ا كُنْتُ نَبِيًّا وَ ادْمُ بَيْنَ الْبَآءِ وَالطِّيْنِ

ترجمہ: میں (اس وقت بھی) نبی تھا جبکہ آ دمٹم پانی اور مٹی کے در میان تھے۔

آپ صلى الله عليه وآلبه وسلم كل موجودات سے اسبق اورگل مخلوقات سے اكمل بيں بلحاظ تخليق آپ صلى الله عليه وآله وسلم اوّل بين اوربلحا ظِ ظهور آپ صلى الله عليه وآله وسلم آخر بين \_ بلحاظ حقيقت آپ صلى الله عليه وآله وسلم خلقِ اوّل بتعينِ اوّل، برزخ كبرى اور رابطه بين الظهور والبطون بير \_ آپ صلی الله علیه وآله وسلم الله تعالی کاوه نوربین جوسب سے پہلے جیکا اورجس سے تمام کا تنات کی تخلیق ہوئی۔آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اصل ہیں جملہ کا کنات کی۔آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خلاصة الموجودات بين \_آپ صلى الله عليه وآله وسلم جانِ عالم بين \_آپ صلى الله عليه وآله وسلم اجمال ہیں اُن اسا وصفات کا جن کا ظہور تفصیلی کا سُنات میں ہے۔ آپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم ہی عقلِ اوّل بیں۔آپ صلی الله علیه وآله وسلم ہی نور نبوت ہیں۔آپ صلی الله علیه وآله وسلم ہی حقیقت ہیں آ دم علیہ السلام کی ۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہی اصل ہیں جملہ انبیاعلیہم السلام کی۔ جس طرح آ دم عليه السلام يرتخليقِ كائنات ختم هوئي آپ صلى الله عليه وآله وسلم يريحيلِ انساني ختم ہوئی۔آپ صلی الله علیه وآله وسلم الله کا وہ نور ہیں جواسا وصفات کے ظہور سے پہلے درخشاں ہوا۔ ز مان اور مکال کے پیدا ہونے سے پہلے جیکا۔اللہ تعالیٰ نے اُس نور کوعقلِ اوّل کے اندراس طرح جگہ دی جیسے انجینئر کے دل میں مکان کا نقشہ بل تغمیر مکان جگہ پکڑتا ہے۔عقلِ اوّل روحانیت کی عمارتوں کے لیے بمزلدانجینئر کے ہے۔مکان کی تعمیر کے لیے اینٹ، پھر، چونا،ککڑی وغیرہ سامان جوفراہم کیا جاتا ہے وہ سب اُسی نقشہ کے تابع ہوجاتا ہے جوانجینئر کے دل میں محفوظ ہوتا ہے۔ اُسی نقشہ پرمکان کی بنیاد بردتی ہے اور اُسی نقشہ سے مکان کی مکیل ہوتی ہے۔ غرضیکہ مکان کی ابتدا اورانتهااور جملہ درمیانی مراتب أسی نقشہ کے تابع ہوتے ہیں۔جب اللہ تعالی نے عالم روحانی کا ابدائع كيااورعالم جسماني كي خليق فرمائي تونور نبوت كوعقل اوّل كي ذات سے اس طرح تكالاجس طرح مکان کا نقشہ انجینئر کے ضمیر سے نکاتا ہے۔ چنانچہ اسی نور سے سورج و چا ندروش ہوئے اور اسی نور سے عرش وکری اور لوح وقلم کو قیام ملا۔ اسی نور سے آسانوں کوستاروں کے ساتھ رونق دی گئ اور اسی نور سے زمینیں بچھائی گئیں اور انہیں آباد کیا گیا۔ یہی نور ربانی آدم کے قلب میں امانت بن کر آیا اور منتقل ہوتے ہوتے بہلوئے سیّدہ بی بی آمنہ سلام اللہ علیہا سے ہویدا ہوا اور اس نے صورت ججری اختیاری۔

ٱللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِّينَا مُحَمَّدٍ وَالله بِقَلْدِ حُسْنِه وَجَمَالِه

جس طرح الله تعالی نے اس نور سے عالم روحانی کا ابداع فرمایا ای طرح اس نور سے عالم جسمائی کوجسم فرمایا۔ گویا بی نور ابتدا میں انجینئر کے دل کے اندر کا نقشہ تھا جوآخر میں شک اُس آخری این نے کے ظاہر ہوا جس پر مکان کی تغیرختم ہوئی۔ جب بی نور بیکلِ جسمانی میں ظاہر ہوا اور مکان کی آخری این نے کی طرح دوسری ایڈوں میں ال جل کر الله کو ل اُٹی آ آکا کِنیکر مِی قُل کُنی اُس مکان کی آخری این نے کی طرح دوسری ایڈوں میں اُل جل کر الله کو اُٹی اُٹی آ آکا کِنیکر مِی قُل کُنی اُس مان کی آخری این کے مطابق دوسری (سورۃ الکہف ۔ 110) ترجمہ: '' کہہ دو کہ میں مثل تمہارے ایک بشر ہوں'' کے مطابق دوسری اینوں کی صورت میں نمایاں ہوا تو گویا ایک آ قاب تھا جس پر ابر آ گیا اور پوجہ اُس ابر کے دیکھنے والوں کے لیے اس کا دیکھنا آسان ہوگیا۔ جملہ اساوصفات ایک جائے اس کا دیکھنا آسان ہوگیا۔ جملہ اساوصفات ایک جائے اس کا جہت کو اس موقع ملتا ہے کہ اسم الله کی صورت ظاہری کو وہ دیکھیں اور مراد کو پنچیں ۔ گراس دیکھنے کاحق وہی ادا کرتے ہیں جن کی نظر دو نوں جہوں پر ہو۔ آپ کی دوجہتیں ہیں۔ ایک جہت حقیقت سے متعلق ہے دوسری جہت بریت سے ۔ جس نے ایک جہت برنظر کی اور دوسری جہت کو نہ پیچانا اُس نے آپ کو نہ دیکھا اور وہ حق تعالی کی اس تیمہ میں آگیا:

☆ و تَرْهُ مُه يَنْظُرُونَ إِلَيْك وَهُ مُه لَا يُبْعِرُونَ ۞ (سورة الاعراف 198)
ترجمہ: اور آپ دیکھتے ہیں ان کواپنی جانب نظر کرتے ہوئے مگروہ کچھنیں دیکھتے۔(سرِ دلبراں)
جب اللہ الہامی کتب میں انسان کے متعلق گفتگو کرتا ہے تو واضح ہوتا ہے کہ انسان اس

کے نزدیک کتنا اہم اور محبوب ہے۔ وہ جگہ جگہ اس بات کا اظہار کرتا ہے کہ اے انسان! میں نے کخھے عظیم مرتبے پرفائز کیا ہے۔ انسان کا بیظیم الشان مرتبہ اس امانتِ حقیقی یعنی روحِ قدی کی وجہ سے ہے جو اس کے گوشت پوست کے وجود کے اندر خود ذات حق تعالیٰ کی صورت میں موجود ہے اور جس کا باراٹھانے سے انسان کے سوا ہر مخلوق نے انکار کر دیا تھا۔ سورۃ احزاب میں اللہ پاک فرما تا ہے:

إِنَّا عَرَضْنَا ٱلاَمَانَةَ عَلَى السَّهٰوْتِ وَ ٱلاَرْضِ وَ الْجِبَالِ فَٱبَيْنَ آنُ يَّخْمِلُنَهَا وَ
 آشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنْسَانُ ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ٥ (سورة الاحزاب-72)

ترجمہ: ہم نے بارامانت کوآسانوں، زمین اور پہاڑوں پر پیش کیا۔سب نے اس کواٹھانے سے عاجزی ظاہر کی لیکن انسان نے اسے اٹھالیا۔ بے شک وہ ظالم وجاہل ہے۔

اس آیت میں ظلُومًا جَهُوُلًا کی تغیر بیان کرتے ہوئے سیّد عبدالکریم بن ابراہیم الجملی رحمته اللہ علیہ فرماتے ہیں 'وہ ظالم اور جاہل ہے اس لیے کہ وہ ینہیں جانتا کہ وہ امانتِ الہید کامل ہے۔' اس آیت میں انسان سے مراد ہر طرح کا انسان ہے کیونکہ روح قدی کی صورت میں امانتِ حق تعالیٰ تو ہر انسان میں موجود ہے اور ظالم و جاہل بھی ہر طرح کے انسان کے لیے آیا ہے۔ جو اس امانت کی حفاظت امانتِ کی موجودگی سے واقف ہے وہ اس لحاظ سے ظالم و جاہل ہے کہ وہ اس امانت کی حفاظت اور اس تک چینچنے اور اس کو پالینے کی خاطر اپنے نفس پرظلم کرتا ہے اسے جلد از جلد موت کے گھائ اتار نا چا ہتا ہے تا کہ نفس کا حجاب اس کے اور اللہ کے در میان سے ہے جائے ، اسی لیے نفس کی ہر خواہش کو کچاتار ہتا ہے حتی کہ نفس سے نجات حاصل کرتا ہے اور اس پر حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ خواہش کو کچاتار ہتا ہے حتی کہ نفس سے نجات حاصل کرتا ہے اور اس پر حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اس کے وجود میں اللہ کے سوا کے موجود ہی نہیں ، اسی لیے فرمایا گیا ہے:

ترجمہ:جس نے اپنے نفس کو پہچان لیااس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔

اس وقت وہ جان لیتا ہے کہ اس کی ذات بے حقیقت، بے معنی ہے اور اس کی ذات میں ہرعظمت،

ہرشان اورخوبی کی بنیا دخود ذات البی ہے، ہرتحریف اس کی ہے ہر کمال اس کا ہے۔ پس عابزی کی اس انتہا پر بی کے کروہ اللہ کے ہاں اپنی قدرومنزلت سے جاہل ہوجا تا ہے۔ اس کے برعکس وہ انسان جواپی ذات کی حقیقت ہے، ہی ناواقف ہے جے معلوم ہی نہیں کہ اللہ اس کے اندرہی موجود ہے وہ اس انت حقیقی کے وجود سے بے خبر اور جاہل ہے للبذا اس کی حفاظت کی بھی اسے کوئی فکر نہیں۔ وہ زندگی بحرائس کی خواہشات پورا کرنے میں لگار ہتا ہے اور اپنے قلب میں پوشیدہ روح قدی تک زندگی بحرائس کی خواہشات پورا کرنے میں لگار ہتا ہے اور اپنے قلب میں کرتا، یہی بات اسے اس خواہشات پورا کرنے میں لگار ہتا ہے اور اگل و دو نہیں کرتا، یہی بات اسے اس کے اپنے خق میں نظام بنادیتی ہے کیونکہ روز قیامت جب اس امانت کو لوٹائے کا وقت آگے گا تو وہ گائی ہا تھے ہوگا لیس اللہ کا عذاب اور ہمیشہ کی زندگی میں ندامت اور شرمندگی اس کا مقدر بن جائے گی ، اس سے بڑھر کرالم عذاب اور ہمیشہ کی زندگی میں ندامت اور شرمندگی اس کا مقدر بن جائے گی ، اس سے بڑھر کرالم وہ اپنی ذات پر اور کیا کر سکتا ہے۔ وہ اس لیے بھی ظالم ہے کہ اس نے اپنے نفس کو اللہ کا شریک بنایا اور اللہ پاک نے شرک کوسب سے بڑاظم قرار دیا ہے۔ ایسے لوگوں نے اللہ کے ادکام کی بجائے اپنے نفس کی خواہشات کی تھیل کی ، اللہ کی عبادت نہیں کی بلکہ نفس کی پوجا کی اس کے متعلق اللہ فرما تا ہے:

الْفَرَثَيْتَ مَنِ اللَّهَ لَهُ هَوْلُا (سورة الجاثيد 23)

یہاں قلب سے مرادرورِ قدی ہے اورسلیم سے مرادیجے سلامت۔ جن کی رورِ قدی سے معلامت ہے۔ ہن کی رورِ قدی سے معلامت ہے وہی انسان شار ہوئے ورندانہیں حیوانوں میں شار کیا جائے گا کیونکہ حیوان ہی قلب اور رورِ قدسی سے محروم ہیں۔ سلطان العارفین حضرت شخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

عیوان اور انسان میں تمیز کرنے والی چیز قلب ہی تو ہے۔ اگر تیرا قلب سلیم ہے اور ذکرِ الله کے نور سے پرُ ہے تو نُو صاحبِ قلب روش خمیرانسان ہے ورنہ حیوان ہے۔ (حقیق) انسان وہ

ہے جو بظاہر عبودیت (بندگ) میں مشغول رہے اور باطن میں چشمِ قلب کے ساتھ نو رِمعرفتِ اللی اور حضوری ربوبیت کے مشاہدے میں غرق رہے۔ (کلیدالتوحید کلاں)

حضوری ربوبیت سے مراد دیدار اللی میں محور ہے، اللہ کے قرب کواس کی حقیقی صورت میں محسوس کرے اور ہر لیحہ خود کو اللہ کے حضور حاضر پائے۔قرآنِ پاک میں اللہ تعالی فرما تا ہے" ہم نے انسان کو بہترین صورت برخلیق کیا اور پھرا ہے اسفل سافلین میں پھینک دیا" (التین )۔وہ بہترین صورت اللہ کی اپنی ہے جس کے تعلق فرمایا گیا:

اللهُ الدَّمَ عَلَى صُوْرَتِهِ (عَارِي -6227)

ترجمہ: بے شک الله تعالی نے آ دم کواپنی صوت پر پیدا کیا ہے۔

اورفرمايا:

ترجمہ: اور میں تمہار نے نس کے اندر ہوں کیا تمہیں دکھائی نہیں ویتا۔

اسفل سافلین سے مراد نزول کے تمام مراتب طے کرتے ہوئے گوشت پوست کے جسم کے ساتھ اس عالم ناسوت یعنی دنیا میں انسان کا پیدا ہوجانا ہے۔اس گوشت پوست کے جسم کے متعلق اللہ یاک فرما تاہے:

﴿ عَلَى أَنَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِنْ قِنَ اللَّهُ عِلَى الْكَافِرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَّنَ كُورًا ٥ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمُشَاحٍ ﴿ ثَنْ تَبْتَلِيهِ فَجَعَلَنْهُ سَمِيةً مَّا مَصِيْرًا ٥ (سورة الدهر - 1 - 2) ترجمہ: بینک آ دمی پرایک ایباز مانگرر چکا ہے کہ وہ کوئی قابلِ ذکر چیز ندھا۔ بینک ہم نے انسان کو طلح جلے نطفے سے پیدا کیا جے ہم جانچتے رہتے ہیں۔ پھرہم نے اسے سننے دیکھے والا بتایا۔ یعنی انسان کا باطن اور روح اللہ کی اپنی صورت ہے اورجسم ایک بدبودار نطفے کی بردھی ہوئی صورت ہے اورجسم ایک بدبودار نطفے کی بردھی ہوئی صورت ہے اورجسم ایک بدبودار نطفے کی بردھی ہوئی صورت ہے انسان کا اصل وجوداس کا باطن ہے نہ کہم ۔ جس انسان نے اپنی اس اصل صورت کونہ دیکھا نہ پہنا نانہ اس تک رسائی حاصل کی اس نے اللہ کی دی

### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 86 ﴿ 86 الرسالة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشية الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة المراكة الغوشية المراكة المرا

ہوئی زندگی کو بے کارگز ارا۔ نہ خودکو پہچانا، نہائیے اردگرد کے انسانوں کو پہچانا، نہ اللہ کو پہچان کراس سے کوئی تعلق قائم کیا۔اس کی نظر صرف اس گندے نطفے پر رہی جو صرف کچھ وقتِ مقررہ کے لیے براه كرجسم كى صورت اختيار كركياتها اورجے پھرواپس اسى طرح بے حقیقت ہوجانا ہے جیسے وہ پہلے تفاجسم کی مشین ''انسان' ، نہیں بلکہ صرف اس دنیا میں اس کومختلف سہولیات فراہم کرنے کا آلہ ہے۔جس آ دم کواللہ نے اپنی صورت پر پیدا کیا وہ یہ ہم گرنہیں ہوسکتا جے جتنا بھی صاف کرو کھے عرصے بعدمیلا ہوجا تاہے،جس کاحسن وقت کے ساتھ ساتھ زائل ہوجا تاہے حتی کہ جویاک غذا اس میں داخل ہوتی ہے نایا کی کی صورت اختیار کر کے نکلتی ہے۔جس انسان نے صرف اپنے جسم کوہی اپنااصل وجود مانا،اسی کی خواہشوں کی تکیل میں تمام عمر گز اردی، اپنی روح اپنے باطن کی بھی فکرہی نہ کی اس سے زیادہ ظالم اور جاہل اور کون ہوسکتا ہے۔ حقیقی انسان کہلانے کے لائق صرف وہی ہے جواس یاک باطنی صورت کو بھی اسی طرح جانے پہچانے جس طرح اپنے ظاہری جسم ہاتھ، یاؤں چہرے کوجانتا پیچانتا ہے۔عام انسان اپنے جسم کی ہرضرورت اورخواہش سے تو واقف ہوتا بلین اپنے باطنی وجود لیعنی روح کی طلب سے بالکل بے خبر اور بے فکر ہے جو صرف اینے ربّ کا وصال اور دیدار جا ہتی ہے،جسم کے پنجرے کی قیدسے رہائی یا کراینے از کی نور کی طرف واپس لوث جانا جاہتی ہے، جاہتی ہے کہ انسان اس کی طلب کی طرف بھی کچھ توجہ دے۔وہ ایک زندہ وجود ہے بلکہ جسم کوزندگی اسی کی بدولت ملی۔ ہرزندہ وجود کی طرح اس کی بھی کچھ ضرورتیں ہیں۔ جسم کی خواہشوں کی تکمیل تو انسان کو پچھ عطانہ کرے گی سوائے اس کے کہ بیمزید بردھتی جائیں گی اورائے اپنے جال میں الجھاتی جائیں گی یہاں تک کہ چھٹکارا ناممکن ہوجائے گا۔جبکہ روح کی خواہش کی جمیل اسے اپنے اندرموجوداللہ کی ذات کی پیچان عطاکرے گی۔اللہ کا قرب عطاکرے گی جس میں ہمیشہ کی پڑسکون زندگی کا راز چھیا ہے۔موت کے بعد جب انسانی جسم کا پردہ ہٹ جائے گااورانسان اپنی یا کیزہ حقیقت کود مکھرتو لے گالیکن اس سے دور ہو چکا ہوگا اوراب بھی اسے بإنه سكے گاتو پچھتاوے كے سوا كچھ ہاتھ نہ آئے گا۔ الله فرمائے گا:

## ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [87 ﴿ 87 مردشر ٢ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 88 ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ الغوشيه ﴾ ﴿ إِنَّهُ اللهُ الله

☆ فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَآئُكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَر حَدِينًا (سورة ق-22)

ズ جمہ: تو ہم نے تجھ سے تیراپر دہ ہٹا دیا تو تیری نگاہ آئی بہت تیز ہے۔

پھرانیان کے گا:

المجملة المحتودة الم

اس وقت ان لوگوں کی حالت قابلِ رحم ہوگی کہ انہوں نے اللہ کو پانے کا زندگی جیسا فیتی موقع ضائع کردیا۔ سب سے قریب ذات کونہ بہچانا۔ چاندستاروں تک رسائی حاصل کر کی لیکن خود کونہ پایا۔ جس قدر تابلِ رحم ان لوگوں کی حالت ہوگی اس سے کہیں زیادہ شانداراور قابلِ ستائش رہبہ ہو گاان انسانوں کا جنہوں نے اپنی ذات کی حقیقت میں اپنے اللہ کو بہچانا۔ جب بھی اللہ انسان کی شان بیان کرتا اور اسے تعریفی کلمات سے یاد کرتا ہے تو اس سے مراد صرف وہ انسان ہوتے ہیں جنہوں نے اللہ کے عشق میں اپنی ہستی فٹا کردی ، اپنی ذات میں چھچاللہ کے راز کو پالیا، جن کا وجود اللہ کا لباس بن گیا، جو حقیقتا اللہ کے مظہراور تائب ہوں انہی کا کھانا اللہ کی کا چھنا اللہ کا جانا اللہ کا کھانا اللہ کیا جانا اللہ کا جانا اللہ کا کھانا اللہ کے کہ وہ اللہ کے ایسے مومن ہیں جن کے متعلق اللہ فرما تا

:4

﴿ قُلْبُ الْمُؤْمِنِ عَرْشُ اللهِ تَعَالَى تَرْجَمَه: مومن كا قلب الله كاعرش ہے۔

الكيست الكيست المراد المرد المراد المرا

### • ﴿ ﴿ وَمِهِ وَمُرْدَى الرسالة الغوشيه ﴾ [88 ﴿ 88 مَنْ الرسالة الغوشيه ﴾ [88 مُنْ الرسالة الغوشيه المناطقة المن

پس اللہ کا کوئی مکان نہیں سوائے قلب مومن کے جس میں اس کا نور یوں پوشیدہ ہے جیسے سپی میں موتی ، جس نے اللہ کے راز کو یالیا۔

#### 公公公公公

ثُمَ قَلْتُ يَا رَبَّ الْغَوْثِ هَلَ لَكَ مَطِيَّةٌ قَالَ يَا غَوْثَ الْأَعْظَمُ جَعَلْتُ الْإِنْسَانَ مَطِيَّتِي وَجَعَلْتُ سَائِرِ الْآكُوانِ مَطِيَّةَ الْإِنْسَانِ وَقَالَ لِي يَاغَوْثَ الْكَعْظَمُ يِعْمَ الطَّالِبُ آنَا وَ يِعْمَ الْمَطْلُوبُ الْإِنْسَانُ يِعْمَ الرَّاكِبُ آنَا وَ نِعُمَ الْمَرْكُوبُ الْإِنْسَانُ وَنِعُمُ الرَّاكِبُ الْإِنْسَانُ وَنِعُمَ الْمَرْكُوبُ لَهُ سَائِرُ الْأَكْوَانِ وَقَالَ لِي يَا غَوْفَ الْأَعْظَمُ ٱلْإِنْسَانُ سِرِّى وَ آنَا سِرُّهُ وَلَوْ عَرَفَ الْإِنْسَانُ مَنْزِلَتَهُ عِنْدِي لَقَالَ فِي كُلِّ نَفْسٍ مِنَ الْأَنْفَاسِ لَمِنَ الْمُلُكِ الْيَوْمِ اللَّالِي - يَاغَوْتَ الْاَعْظَمُ مَا آكُلَ الْإِنْسَانُ وَشَرَبَ شَيْئًا وَمَا قَامَرُ وَمَا قَعَدَوَمَا نَطَقَ وَمَا صَمَتَ وَمَا فِعُلَّا وَمَا تُوجَّةً بِشَيْحُ وَمَا غَابَ عَنْ شَيْئِ إِلاَّ وَ آنَا فِيْهِ سَاكِنُهُ وَ مُحَرِّكُهُ وَ مُسَكِّنُهُ. وَ قَالَ لِيْ يَا غَوْثَ ٱلاعظم جسم الإنسان و نفسه و قلبه و رؤحه و سمعه و بمره و يكه و رِجُلُهُ وَلِسَانُهُ وَكُلُّ ذٰلِكَ هُوَ ٱظْهَرْتُ لَهُ بِنَفْسِي لِنَفْسِي لَا هُوَ إِلاَّ اَنَا وَلَا اَنَا

ترجمہ: پھر میں نے کہا''اے غوث کے ربّ! کیا تیرے لیے سواری ہے؟''فرمایا ''اے غوث الاعظم ! میں نے انسان کواپی سواری اور ساری کا کنات کوانسان کی سواری اور ساری کا کنات کوانسان کی سواری بنایا ہے۔ پھر مجھے فرمایا اے غوث الاعظم ! کتنا اچھا طالب میں ہوں اور کتنا اچھا مطلوب انسان ہے، کتنا اچھا سوار میں ہوں اور کتنا اچھا مطلوب انسان ہے، کتنا اچھا سوار میں ہوں اور کتنا اچھا

### ٠﴾ ﴿ ﴿ إِنَّهِ ٤٠ الرسالة الغوثيه ﴾ [89 هج • الرسالة الغوثيه المج • الرسالة الغوثيه • الرسالة الغوثيه • المجازة المعالمة الغوثية • المرسالة المرسالة • ا

سوارانسان ہے جس کی کتنی اچھی سواری کا ئنات ہے۔ پھر مجھے فر مایا اے غوث الاعظم"! انسان میراراز ہے اور میں انسان کا راز ہوں۔اگر انسان جان لے کہاس کا مرتبہ میرے نزدیک کیا ہے تو ہرسانس میں کے کہ آج کے دن ساری بادشاہت میرے سوا كسى اوركومز اوارنہيں۔اےغوث الاعظم انسان كوئى چيز نه كھا تاہے نه پيتا، نه كھڑا ہوتا ہےنہ بیٹھتا، نہ بولتا ہے نہ سنتا، نہ کوئی کام کرتا ہے نہ کسی چیز کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور نداس سے روگردان ہوتا ہے مگر بیر کداس میں مکیں ہوتا ہوں۔ میں اس کو حرکت میں لاتا ہوں اور میں ہی اس کوساکن رکھتا ہوں۔ پھر مجھے فر مایا اےغوث الاعظم ! انسان کا جسم،اس کانفس،اس کا دل،اس کی روح،اس کے کان،اس کی آئکھیں،اس کے ہاتھ،اس کے یاؤں اوراس کی زبان ہرایک چیز کومیں نے اپنی ذات سے اینے لیے ظاہر کیا ہے۔وہ نہیں ہے مگر میں ہی ہوں اور میں اس کاغیر نہیں ہوں۔ شرح: بيتمام كائنات الله كے نوركى مظهر ہے۔ چھوٹے سے چھوٹے ذرت سے لے كرسورج، عاند،ستارون تك برشي مين الله كانور يوشيده بيكونكه الله نُؤرُ السَّلوت وَالْأَرْضِ ترجمه: "الله بى آسانوں اور زمين كا نور ہے۔" كيكن ان سب ميں سے الله كا كامل مظهر صرف انسان ہے۔اللہ نے اس کا منات کی ہرشے کواینے نورسے قائم ودائم رکھا ہواہے۔روز قیامت جب اللہ ا پنانوران اشیامیں سے تھینچ لے گاتو پیسب بے حقیقت، بے وزن اور بے وجود ہوجائیں گی جبیبا كالله تعالى قرآن ياك مين فرما تاب:

⇒ اِذَا الشَّهْ مُسُ كُوِّرَتُ 0 وَإِذَا النَّعُجُوْمُ انْكَدَرَتُ 0 (سورة التكوير-1-2)

ترجمہ: جب سورج لپیٹ کر بے نور کر دیا جائے گا اور جب ستارے (بنور ہوکر) گر پڑیں گے۔

کا کنات کا یہ تمام حسن و جمال اور کا رآ مداشیا کی تخلیق صرف اس میں بسنے والے انسان کے لیے ک

گئ تا کہ جب وہ اس زمین پر اپنی رہائش اختیار کرے تو اسے کھانے ، پہنے ، اوڑ ھے ،

سونے، کام کرنے اوراس کی ضرورت کی ہرشے میسر ہوجی کہاس کی جمالیاتی جس کی تسکین کے لیے ہی کا ئنات میں پھولوں ، تتلیوں اور رنگ برنگ مخلوق کو تخلیق کیا گیا، بیتمام نظام ارضی وساوی صرف انسان کی بقااور تسکین کے لیے ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے اللَّهُ وَهُوَ الَّذِي مُنَّا الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي وَ النَّهُوَّا ﴿ وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرْتِ جَعَلَ اللَّهُ وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرْتِ جَعَلَ اللَّهُ وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرْتِ جَعَلَ فِيْهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ يُغْشِي الَّيْلَ النَّهَارِّ إِنَّ فِي خُلِكَ لَايَتٍ لِّقَوْمٍ يَّتَفَكُّرُونَ ٥ (سرة المد3) ترجمہ: اور وہی (پروردگار) ہے جس نے زمین تمہاری سکونت کے لیے پھیلا دی اوراس میں پہاڑ اور دریا بنائے اور ہرطرح کے پھلوں کی دو دوقسمیں بنا دیں۔(وہی)رات (کی تاریکی) سے دن (ك اجاك) كودُ هانب ليرا ب- بشك اس مين تفكر كرنے والوں كے ليے نشانياں ہيں۔ ﴿ وَهُوَالَّذِينُ سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحُمًّا طَرِيًّا وَّتَسْتَخُرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ۚ وَ تَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَ لِتَبْتَغُوا مِنَ فَضْلِهِ وَ لَعَلَكُّمْ تَشْكُرُونَ ٥ (سرة الخل-14) ترجمہ: اور وہی ہے جس نے سمندر کوتمہارے کیے سخر کر دیا تا کہتم اس میں سے تر وتازہ گوشت کھاؤاوراس میں سے موتی نکالوجنہیں تم زیبائش کے لیے پہنتے ہواورتم دیکھتے ہوکہ جہاز سمندر میں موجیس چیرتے ہوئے چلے جاتے ہیں تا کہتم (دور دورتک) اس کافضل تلاش کرواور یہ کہتم شکرگزاربن جاؤ۔

﴿ وَالْاَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيْهَادِفُ وَ مَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ وَلَكُمْ فِيْهَا جَمَالٌ حِيْنَ تُونِعُونَ وَحِيْنَ تَسْرَحُونَ 0 وَ تَعْمِلُ اَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَبٍ لَّمُ تَكُونُوا لِلِغِيْهِ جَمَالٌ حِيْنَ تُونِيُونَ وَحِيْنَ تَسْرَحُونَ 0 وَ تَعْمِلُ اَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَبٍ لَّمُ تَكُونُوا لِلِغِيْهِ إِلَّا بِشِقَ الْاَنْفُسِ لَ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَوُفُ رَّحِيْمٌ 0 (مورة الخل - 5 - 7)

ترجمہ: اوراس نے تہمارے لیے چوپائے پیدا فرمائے، ان میں تہمارے لیے گرم لباس اور دیگر فوائد ہیں اور دیگر علی اور دیگر فوائد ہیں اور ان سے بعض کوتم کھاتے ہوا وران میں تہمارے لیے رونق ہے۔ جبتم شام کو چراگاہ سے (واپس) لاتے ہو جب صبح کو (انہیں چرانے کے لیے) لے جاتے ہو۔ اور بیر (جانور) تمہمارے بوجھان شہروں تک اُٹھا لے جاتے ہیں جہاں تم بغیر سخت مشقت کے نہیں پہنچ سکتے۔ بے شک تمہمارا

### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [91 ﴿ عَلَيْهِ اللهِ الغوشيه المُوسِينِ اللهِ الغوشيه عَلَيْهِ اللهِ العَوشيه المُؤلِد

رتِ نهايت شفقت كرنے والانهايت رحم فرمانے والاہے۔

وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً لَنُسْقِيْكُمْ قِتَا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَّ دَمِر لَجَانَ اللهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَّ دَمِر لَبَيْنَ وَ (سرة الخل\_66)

ترجمہ: اور بیشک تمہارے لیے مویشیوں میں مقام غور ہے۔ ہم ان کے جسموں کے اندرآ نتوں کے مشمولات اور خون کے اختلاط سے خالص دودھ تمہیں پلاتے ہیں جو پینے والوں کے لیے فرحت بخش ہوتا ہے۔

ان تمام اوران جیسی بہت می دیگر آیات سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ بیر کا نئات اوراس کی ہر مخلوق صرف انسان کی خاطر پیدا کی گئی اورا سے انسان کے استعمال کے لیے اس کی سواری بنا کرانسان کے لیے سخر کردیا گیا۔ جبیبا کہ اللہ یاک فرما تا ہے:

ترجہ: کیا تم نے نہیں دیکھا کہ اللہ تعالی نے جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے سب تہارے فائد ہے کے لیے مخرکر دیا ہے اورا پی تمام نعتیں اور جمتیں تم پر ظاہر آاور باطنا پوری کر دی ہیں۔ اگر تمام کا کنات انسان کے لیے پیدا کی تو انسان کوکس لیے پیدا کیا؟ بے شک اللہ نے انسان کو ایپ لیے لیے پیدا فرمایا تا کہ اس کے باطن کے شفاف آئینے میں خود کو ملاحظہ کرسکے۔ انسان کے لیے ظاہری نعت تو کا گنات ہے اور باطنی نعت اور رحمت خود اللہ پاک کا وجود ہے جے جاننا اور پہچانا فراس کی انسان کا اولین فریضہ ہے۔ اسے بیٹم مہولیات عطا کر کے اسے اس کی ظاہری زندگی کی ضروریات سے بیٹی اور بیا اور یہ جی وعدہ فرمایا کہ اس کی نقد ریش لکھا تمام رزق اللہ پاک خود اسے پہٹی اے گا کہ اس کی نقد ریش لکھا تمام رزق اللہ پاک خود اسے پہٹی اے گا جا کے لیے خرج کرنا چا ہے۔

انسان وہ واحد مخلوق ہے جوقد یم بھی ہے اور حادث بھی۔اگر چہقد یم صرف اللہ کی ذات ہی ہے

### 

صورت اورآئینه میں سے ہرایک دوسرے کا عکس ہے۔ (انسانِ کامل) علامه ابنِ عربی رحمته الله علیه انسانی جسم اور باطن میں موجود عالموں کی صورت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

عالم کوانسانِ کبیر بھی کہتے ہیں کیونکہ انسان میں جو مجملاً ظاہر ہے وہ عالم میں تفصیلاً ظاہر ہے اس لحاظ سے انسانِ کامل انسانِ کبیر ہے اور عالم انسانِ صغیر ۔ عالم میں ہر موجود (شے) اللہ کے کسی نہ کسی اسم کا مظہر ہے اور وہی اسم اس کا ربّ ہے اور انسانِ کامل حق تعالیٰ کے اسم جامع ''اسم اللہ کا ربّ ہے۔ اور انسانِ کامل حق تعالیٰ کے اسم جامع ''اسم اللہ کا ربّ ہے۔ پس ربّ الا رباب ہے پس ربّ العالمین اللہ ہے۔ (فصوص الحکم)

شجرة الكون ميس علامه ابن عربي رحمته الله عليه فرمات بين:

### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 93 ﴿ 93 الرسالة الغوشيه ﴿ 93 ﴿ 93 الرَّبِي الْحِيدُ الْحِيدُ الْحِيدُ اللَّهِ اللَّهِ الْحَدِيثُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّالِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الل

کیونکہ قدیم سے مرادوہ ذات ہے جو ہمیشہ سے موجودتھی اور جسے پیدا نہ کیا گیا اور جو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ہے۔ حادث وہ شے ہے جو پہلے موجود نتھی پھراسے پیدا کیا گیا۔ انسان قدیم اس لیے ہے کہ وہ اللہ کی ذات میں ہمیشہ سے موجود تھاا ورحادث اس لیے کیونکہ اللہ نے اسے تخلیق کیا۔اللہ نے دیگر حادث مخلوقات کو پیدا کرنے کا ارادہ ہی انسان کی خاطر کیا۔ ہرشے کی تخلیق سے قبل انسان الله كاراده ميس موجود تھا۔اس ارادہ كوعملى جامه بہنانے كے ليے تماشائے روز وشب رحايا كيا۔ پھراس ارادۂ البی سے انسان کاعلمی وجود ظاہر ہوا بعنی اللہ نے اسینے ارادہ کوعملی صورت دینے کا آغاز کیا جیسا کہانسان جب سی شے مثلاً تصویر وغیرہ کی تخلیق کا ارادہ کرتا ہے تو پہلے اپنے دماغ میں اس کاعلمی خاکہ تنار کرتا ہے پھراس علمی خاکے کے مطابق اس کے لیے سامان اکٹھا کرتا ہے پھر اسے اس طرح تیار کرتا ہے جبیبا خا کہ اس نے اپنے ذہن میں بنایا ہوتا ہے۔ انسان کا پیلمی وجود اسكاعين ثابته كهلا تا ب علامه ابن عربي رحمته الله عليه انسان ي تخليق م متعلق فرمات بين: 🖈 ہم (انسان)اللہ کی ذات میں ازروئے اعیانِ ٹابتہ ہمیشہ ہے موجود تھے بعنی انسان کی حقیقت قدیم ہے اور انسان (نزول حق تعالی کے) ہر مرتبہ اور ہر منزل میں موجود تھا۔ مرتبہ واحدیت میں انسان بالقو ۃ (ارادہ کی صورت میں) موجود تھا۔ مرتبُہ وحدت میں انسان علم اجمالی کے اعتبار سے موجود فقا\_مرتبهٔ واحدیت میں بعنی علمِ تفصیلی میں انسان بطور عین ثابته موجود تقا\_ پھر عالم ارواح میں انسان بطور روح موجود تھا۔ پھر تنزل کر کے انسان عالم مثال میں مثالی جسم کے ساتھ موجود تھا اورعالم شہادت میں انسان ظاہری خارجی وجود کے ساتھ موجود ہے۔ (فصوص الحکم) الله تعالیٰ نے انسان کوایے نور سے پیدا کیا اور تمام مخلوق کوانسان کے نور سے ، انسان کواینی صورت یر پیدا کیا اور کا تنات کو انسان کی صورت پر۔ ہرشے جو عالم میں موجود ہے انسان کے وجود کی تفصیل ہے۔حضرت ابراہیم الجیلی رحمت الله علیه فرماتے ہیں:

ل مخلوقات کے ملمی وجود جو ظاہر ہونے سے قبل ذات حِق تعالیٰ میں موجود تھے۔

عالم انسان کے قلب کا آئینہ ہے۔قلب صورت اور اصل ہے اور عالم فرع و آئینہ۔

کیفیت ہے۔جیسا کہ زمین میں ہوے ہوئے دریا ہیں اور ان سے چھوٹی چھوٹی جھوٹی نہریں گئی ہیں اور لوگ ان سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔اس طرح انسان کے جسم میں ہوی سخت رکیس شل شدرگ موجود ہیں جس سے تمام رگوں میں خون پھیٹا ہے۔ پھر عالم علوی بعنی آسان میں اللہ تعالی نے سورج کو الملی زمین کے لیے روشن چراغ کی مانڈ بنایا۔ بعینہ انسانی جسم میں روح نے ضیا بخشی، بوقتِ موت جب جسم سے روح غائب ہو جاتی ہو جاتی

جس طرح عالم علوی میں عرش وکری بنائے گئے اس طرح جسم انسانی میں ول بحز ایوش اور سینے کو بمز لیہ کرسی پیدا کیا۔ عرش مجید کوخدائے قد وس نے پیدا کر کے اپنے بندوں کے قلوب اس کی طرف مائل کیے اور التجا وزاری کے وقت ہاتھوں کو اپنی طرف بلند کرنے کے لیے اس کو کل قرار دیا اور نہ یہ کہ عرش کو اس نیا یکونکہ اس کا اور نہ یہ کہ عرش کو اس نیا یکونکہ اس کا عراض جا ور استوااس کی نعمت وصفت ہے جو اس کی ذات سے متصل ہے۔ عرش اسکی مخلوقات میں سے ہے ، نہ وہ (اللہ) اس کے ساتھ متصل ہے اور نہ بی اس سے اس کی ملابست سے ہوا در نہ بی اس سے اس کی ملابست سے ہوا در نہ بی اس سے اس کی ملابست سے ہوا در نہ بی اس سے اس کی ملابست سے ہوا در نہ بی اس سے اس کی ملابست سے ہوار نہ بی اس کے اسرار کا ظرف اور انوار کا ترکش وہ اس پرمجمول ہے اور نہ اس کی احتیاج ہے۔ کرسی اس کے اسرار کا ظرف اور انوار کا ترکش ہے۔ جو کچھوا کر ہ قوسیت گڑو میں گئے الشہ ہوئے و الڈر خص (اس کی کرسی آ سانوں اور زمین پر حاوی ہے)

ل سوتكھنے كى س ع چكھنے اور ذاكة محسوس كرنے كى مس سے چھونے كى مس سى مشابهت تعلق هے سورة البقره، آيت 255

میں وہ اس کی امانت گاہ ہے۔

للذا الله تعالی نے انسان کے سینے کو بمز لہ کری کے بنایا کیونکہ اس سے علوم صادرہ کی تخصیل ہوتی ہے جو بمز لہ ایک ایسے میدان کے ہے جو قلب ونفس کے دروازے پر ہے اور یہاں سے دروازے قلب ونفس کے دروازے پر ہے اور یہاں سے دروازے قلب ونفس کی طرف نکلتے ہیں۔قلب سے جو بھلائی یانفس سے جو برائی صادر ہوتی ہے اس کا محصل صدر (سید) ہے اور اس سے جوارائ مستفید ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے اس قول کا یہی مطلب ہے و محصل منافی المصند کو دیا ۔ اور اللہ تعالیٰ کے اس قول کا تعالیٰ نے دِل کو بمز لہ عرش کے بنایا۔ عرش مجید آسانوں پر مصروف اور زمین پر مسکون ہے کیونکہ دلوں کا عرش آسانی عرش سے اور نہ ہی آسانی عرش میں خدا تعالیٰ ساسکتا ہے اور نہ ہی آسانی عرش میں خدا تعالیٰ ساسکتا ہے اور نہ ہی عرش جی دون کی مروف کو در نہ تا ہے اور نہ ہی آسانی عرش میں خدا تعالیٰ ساسکتا ہے اور نہ ہی خدا تعالیٰ کی روئیت میں منہ کے رہتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس پر اپنا ظہور بخشا ہے اور آسانی کرم سے خدا تعالیٰ کی روئیت میں منہ کے رہتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس پر اپنا ظہور بخشا ہے اور آسانی کرم سے خدا تعالیٰ کی روئیت میں منہ کے رہتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس پر اپنا ظہور بخشا ہے اور آسانی کرم سے خدا تعالیٰ کی روئیت میں منہ کے رہتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس پر اپنا ظہور بخشا ہے اور آسانی کرم سے خدا تعالیٰ کی روئیت میں منہ کے رہتا ہے اور اللہ تعالیٰ اس پر اپنا ظہور بخشا ہے اور آسانی کرم سے خدا تعالیٰ کی روئیت میں منہ کے دیا خوفر مایا:

الْهُوْمِنُ مَا وَسَعَنِي سَمُونِي وَ لَا اَرْضِي وَ وَسَعَنِي قُلْبُ عَبْدِ الْهُوْمِنُ

ترجمہ: ندمیرا آسان مجھابیے میں ساسکتا ہے اور نہ ہی میری زمین ۔البتہ قلبِ مومن مجھا ہے میں ساسکتا ہے۔

اور پھر عالم آخرت میں جنت اور دوزخ کو بنایا گیا اور جنت کو خیر کا اور دوزخ کوشر کاخز انه بنایا گیا۔
اسی طرح قلب انسانی کوخیر کامحل بنایا ہے جو بند ہُ مومن کے لیے جنت کی مانند ہے کیونکہ وہ اللہ کے مشاہدہ و بخلی اور مناجات ومنازل اور منبع انوار کامحل ہے اور نفس کو بمنزل دوزخ کے بنایا جو نبع شر،
محل وسواس ، منزل شیاطین اور ظلمت کا گھر ہے۔ (شجرة الکون)

الله تعالی کا اظهار انسان ہے اور انسان کا اظهار بیکا ئنات ہے اس بنا پر مندرجہ بالاعبارت میں الله فرمار ہاہے" میں حذات انسان کو اپنی سواری اور کا ئنات کو انسان کی سواری بنایا۔"

اس عبارت میں اللہ تعالیٰ نے انسان کومطلوب اورخودکوطالب فرمایا کیونکہ انسان کی تخلیق اللہ تعالیٰ کی اپنی طلب اورخواہش تھی۔اگر انسان نہ ہوتا تو اللہ تو موجود ہوتا لیکن معبود ، مبحود ، خالت ، رازق ، قہار ، جبار نہ ہوتا ، اس کی تمام صفتیں اس کی ذات میں پوشیدہ رہتیں۔انسان کے لیے اللہ خالق بنا ، انسان نے اس کی عبادت کر کے اسے معبود بنایا ، انسان کورزق پہنچانے کی خاطر وہ رازق بنا ، وہ انسانوں کے لیے ہی غفور ، رحیم ، رحمٰن ، کریم ، قہار اور جبار ہے۔انسان وہ واحد مخلوق ہے جو اللہ کی تمام صفات کا مظہر بننے کے لائق ہے اور جو اللہ کی ذات کو پہچانے اور اس کی معرفت حاصل کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔اللہ نے یہ کا نئات اپنی پہچان کی خاطر بنائی اور اللہ کی یہ خواہش پوری کرنے کی استعداد صرف انسان میں ہے۔

علامدابن عربی رحمتدالله علی فرماتے ہیں:

جم (بینی انسان) اللہ تعالیٰ کی عین (آگھ) ہیں۔ انسان ہی کے واسطے سے اللہ تعالیٰ اپنے کمالات کود کھتا ہے۔ تو پس انسان کمالات کود کھتا ہے۔ تو پس انسان اللہ تعالیٰ تمام عالموں کود کھتا ہے۔ تو پس انسان اللہ تعالیٰ کی آگھ ہے۔

مزيد فرماتے ہيں:

انسان کے لغوی معنی آنکھ کی تیلی کے ہیں جس میں بینائی کی قوت ہے اور جس سے آگھ کو نظر حاصل ہے۔ چونکہ اللہ تعالی نے اپنے آپ کو یعنی اپنے کمالات کو انسان کے قوسط ہے دیکھا اور جملہ مخلوق کو بھی اسی انسان کے سبب دیکھا لہذا انسان حق تعالی کے لیے بمز لہ آنکھ کی تیلی کھہرا جس سے حق تعالی آئی مخلوق کو دیکھا اور اس پر رحم فرما تا ہے۔ (فصوص الحکم) سلطان العارفین حضرت تی سلطان العارفین حضرت تی سلطان العارفین حضرت تی سلطان با محور حمتہ اللہ علیہ انسان کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

انسان ہے۔ اگر کوئی کیے کہ کیا اولا دحضرت آدم علیہ السلام کے مرتبے پر پہنچ جائے وہ انسان ہے۔ اگر کوئی کیے کہ کیا اولا دحضرت آدم علیہ السلام کے مرتبے تک پہنچنے کی قدرت رکھتی ہے؟ تو اس آیت کر بہہ کے مطابق بیمین ممکن ہے:

اللَّهُ عَلَى كُرَّمُنَا يَئِيَّ أَذَهَ (سورة بناسرائيل -70)

ترجمہ: اورہم نے اولا دِآ دم کو کرم کیاہے۔

عزت وکرامتِ انسانی کابیشرف اُمتِ حضرت محمدرسول الله صلی الله علیه وآله وسلم کوحاصل ہے لیکن امتِ محمد بیدے مرتبے پر پہنچنا بہت مشکل کام ہے۔ اُمت کے کہتے ہیں؟ خاص امتی وہ ہے جوقد یم بقدم حضرت محمصلی الله علیه وآله وسلم کی پیروی کرتا ہوا ان کی مجلس میں پہنچے اور حضور علیه الصلوۃ والسلام اسے اپنی زبانِ مبارک سے خودا پنا امتی قرار دیں۔ (نورالهدیٰ کلاں)

پس صوفیا کرام کے ہاں''انسان'' کہلانے کے لائق بننے کے کڑے معیار ہیں کیونکہ وہ خود انسان بنتا انسانیت کے اعلیٰ ترین مراتب پر فائز ہوتے ہیں لیکن ایک عام انسان کے لیے بھی حقیقی انسان بنتا اور مجلسِ محمد گا کی حضوری حاصل کر کے سچامتی بنتا ایسا کچھ مشکل نہیں بشر طبکہ وہ اللہ کی رضا و دیدار، مجلسِ محمد گا کی حضوری اور اپنی حقیقت تک رسائی کی سچی طلب رکھتا ہوا در اس مقصد کے لیے مرشد کامل اکمل کی طرف رجوع کر ہے باتی کام مرشد کامل اکمل کی اے۔

جب انسان اپنی ذات کے متعلق گفتگو کرتا ہے تو وہ یہ جائتا ہی نہیں کہ اس کی اصل ذات ہے کون سی؟ وہ کہتا ہے میراجسم، میری روح، میرانفس، میرے ہاتھ، میرے پاؤٹل وغیرہ وغیرہ یہ ایسا ہی ہے جیسے کوئی کے میرا گھر، میرے بیچ، میرا لباس وغیرہ وغیرہ وغیرہ ۔ جس طرح میرا گھر، میرے بیچ، میرا لباس وغیرہ مجھ سے منسوب تو ہیں لیکن میری ذات میرے بی میرے بیچ، میرا لباس وغیرہ مجھ سے منسوب تو ہیں لیکن میری اصل ذات ہے نہ میری روح، نہ میرانفس میری اصل ذات ہے نہ میری روح، نہ میرانفس میری اصل ذات ہے۔ البتہ مجھ سے منسوب ضرور ہیں لہذا انسان جب اپنے لیے میں (عربی میں آنا) کا لفظ استعال کرتا ہے تو اس 'میں' سے مراد نہ اس کا جسم ہے نہ روح اور نہ نفس ۔ تو پھرانسان کے اندر''میں' کا اصل خاطب اور مشار الیہ جس کی طرف لفظ' میں' سے اشارہ کیا گیا اصل میں ذات حِق تعالیٰ ہی اصل خاطب اور مشار الیہ جس کی طرف لفظ' میں' سے اشارہ کیا گیا اصل میں ذات حِق تعالیٰ ہی ہے۔ وہی اصل میں اس گوشت پوست کے جسم میں سمجے، بصیر، کلیم ہے۔ البتہ انسان کے بشری نقائص اور برائیوں کا تعلق اللہ تعالیٰ سے ہرگر نہیں بلکہ وہ انسان کے دل، دماغ، نفس اور جسم کی

خامیاں اور بیاریاں ہیں جن کی بنایروہ گناہوں،غلط وناپندیدہ اعمال میں ملوث ہوتا ہے۔ ہوس، لا کچ، کینه، بغض، غیبت، دهوکه، فریب، جھوٹ اور تمام ظاہری و باطنی گناہوں کی ذمہ داری ہرگز الله يرنهيس بلكهانسان كے بيار دل و د ماغ اورنفس كى پيداوار بيں ۔الله نے انسان كومخار بنايا ہے، ا چھے برے، غلط بچے کی تمیز بھی دی ہے اور اپنی الہامی کتب اور انبیا کرام علیہم السلام کے ذریعے اس كوتعليم بھى دى ہے۔غلط راه كا انتخاب بنده خود كرتا ہے،الله ضميركي آواز بن كراسے روكتا ہے كيكن بندہ اللہ کی نہیں بلکہ اینے نفس وشیطان کی سنتاہے۔اللہ ہر بندے کے اندر ضرور موجود ہے کیکن نہ غلطاکام کی خواہش اس کے دل میں ڈالتا ہے اور نہ ہی اس کے ارتکاب میں کسی کی کوئی مدد کرتا ہے۔ جب بندہ اینے باطن سے اٹھنے والی اللہ کی آواز جواسے بار بارگناہ سے روکتی ہے، کور د کرتا ہے تو الله بھی خاموش ہوجا تا ہے اور اسے اس کی من مانی کرنے دیتا ہے۔ گناہ کا ارادہ اورخواہش شیطان بندے کے دل میں ڈالتا ہے۔ جب بندہ اللہ کے حکم کور و کر کے شیطان کی سنتا ہے تو اللہ سے دور اور شیطان کے قریب ہوجاتا ہے۔ حتیٰ کہ شیطان اس کے رگ ویے میں ساجاتا ہے، اس وقت اس کے اندر حقیقی فاعل اللہ نہیں بلکہ شیطان ہوتا ہے، وہ اللہ کانہیں بلکہ شیطان کا بندہ بن جاتا ہے۔ ایبا شخص انسان کہلانے کا حقدار بھی نہیں رہتا کیونکہ وہ انسان کے حقیقی مقام ہے گرچکا ہوتا ہے۔ بلكهايسے لوگ حيوانوں ميں شار ہوتے ہيں، الرسالة الغوثيه ميں جس" انسان" كاذكر الله ياك نے اتنی محبت اور شان سے فرمایا ہے، اس سے مراد وہ انسان ہیں جواحکام اللی پرعمل کرتے ہیں، گناہوں سے بیخے کی کوشش کرتے ہیں، جب اپنی بشریت کی بنا پر گناہ کر بیٹھتے ہیں تو شرمسار ہوتے ہیں اور توبہ واستغفار کرتے ہیں اور پھرسے اللہ کے قریب ہوجاتے ہیں۔ یہ وہ انسان ہیں جن کواللہ تعالی نے اپنے بندے بنا کراپنے لیے پیدا کیا۔جن کوزیادہ دیرتک مراہ رکھنا شیطان کے بس مین بیں جبیا کہ اللہ تعالی فرما تاہے:

اِنَّ عِبَادِی لَیْسَ لَک عَلَیْهِ مُ سُلْظیْ (سورة الجر 42)
ترجمہ: بشک میرے بندوں پر تیرا (یعن شیطان کا) کچھا ختیا رہیں۔

یہ انسان جلد یا بدیر گناہوں سے بچی تو بہ کر کے اپنے رب کی طرف رجوع کر لیتے ہیں۔ اعمالِ صالحہ، نوافل و فرائض ، عبادات وصدقات کے ذریعے قرب ورضائے الہی کی تگ ودوکرتے ہیں، ایسے لوگ ''انسان' کے درجے پرشار ہونے کے لائق بن جاتے ہیں اور کامل وحقیقی انسان وہ ہے جونفس کے تمام حجابات کو ہٹا کر قلب کے تصفیہ اور روح کے تجلیہ کے ذریعے عالم ناسوت سے ملکوت اور پھر جبروت سے لاھوت لامکان تک پہنچ چکا ہو۔ جس کی روح قدسی اس کے جسم اور وجود پرغالب آچکی ہوجس کے باطن میں پوشیدہ ذات حق تعالی اس کے رگ و پے میں ظاہر ہوچکی ہو۔ جس کا ہر عمل اللہ کاعمل بن چکا ہو۔ جس کا باطن بھی نور الہی ہواور ظاہر بھی ، ایسے ہی انسان کے متعلق حدیث قدی میں اللہ تعالی فرما تاہے:

ترجمہ: جب میرابندہ نوافل سے میرے قریب ہوجا تا ہے تو میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں اور جب میں اس سے محبت کرتا ہوں تو اس کے کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے، میں اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ کیکٹ تا ہے۔ میں اس کے ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ کیکٹ تا ہے اور میں اس کے ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ کیکٹ تا ہے اور میں اس کے یاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے۔

سیّدعبدالکریم بن ابراجیم الجیلی رحمته الله علیه اپنی تصنیف "انسانِ کامل" میں ایسے حقیقی انسان کے متعلق فرماتے ہیں:

الله تعالی این اشرف تخلیق انسان سے فرما تا ہے '' تو میرامحبوب ہے، تو میری مراد ہے،
اسرار میں تو میرایس ہے۔ انوار میں تو میرا نور ہے۔ تو میراعین، تو میری زینت، تو میرا جمال، تو میرا کمال ہے۔ تو میرااسم، تو میری ذات، تو میری نعت تو میری صفات ہے۔ میں تیرا اسم میں تیری رسم، میں تیری علامت، میں تیری نشانی ہوں۔ تو موجودات کا خلاصہ اور وجود وحدوث کا مقصود

ہے۔ تو میرے شہود کی طرف قریب ہوتا ہے۔ میں اپنے وجود سے تجھ سے قریب ہوتا ہوں۔ تو دور نہ ہو پھر میں وہی ہوں جو میں نے کہا کہ و تَحَنُ اَقْرُبُ اِلْمَیْهِ مِنْ حَبْلِ الْقُولِیْں ترجمہ: ہم اس (انسان) کی رگ جال سے بھی قریب ہیں۔ اے بندے! تو عبد سے مقید نہ ہو۔ اگر رب نہ ہوتا تو بندہ ہوتا تو نے جھے ظاہر کیا جیسا کہ میں نے تجھے ظاہر کیا۔ اگر تیری عبودیت نہ ہوتی تو میری رہوبیت بھی نہ ظاہر ہوتی۔ تو نے مجھے موجود کیا جیسا کہ میں نے تجھے موجود کیا۔ پھرا اگر تیرا وجود کیا۔ پھرا اگر تیرا رہوبیت بھی نہ ظاہر ہوتی۔ تو نے مجھے موجود کیا جیسا کہ میں نے تجھے موجود کیا۔ پھرا اگر تیرا رہائیں) کو اختیار کر۔ میرے حبیب میں نے اپنے وصف کے لیے تجھے چاہا اور اپنے لیے تجھے سے بایا۔ پھرا پی اور اپنے میں نگا۔ میرے حبیب میں اپنے اپنے وصف کے لیے تجھے چاہا اور اپنے لیے تجھے سے سونگھنے کی چیز وں میں مجھے اس میرا کی چیز وں میں مجھے اس میرا کی چیز وں میں مجھے کہ ہے۔ میرے حبیب کھانے کی چیز وں میں مجھے کہ ہے۔ میرے حبیب کھانے کی چیز وں میں مجھے کہ ہے۔ میرے حبیب کھانے کی چیز وں میں مجھے کہ ہے۔ میرے حبیب کھانے کی چیز وں میں مجھے کہ ہے۔ میرے حبیب میں اس مجھے دکھے۔ میرے حبیب کھانے کی چیز وں میں مجھے کی چیز وں میں مجھے کہ ہی ہے۔ میرے حبیب میں اس مجھے دکھے۔ میرے اور تو ہی جھے کی ان میں اس مجھے کہاں۔ میرے حبیب میں اس مجھے دیا ہی اور تو ہی جھے سے کانا یہ کیا گیا ہے اور تو ہی وہ چیز ہے جس سے میرا کنا یہ لیا جاتا ہے۔ "(انہان کال))

#### **ተ**

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاعَظَمُ إِذَا رَأَيْتَ الْفَقِيْرَ الْمُحْتَرِقَ بِنَارِ الْفَقْرِ وَ
الْمُنْكَسِرِ بِنَارِ الْفَاقَةِ فَتَقَرِّبُ اللّهِ فَإِنَّهُ لَا حِجَابَ بَيْنِي وَ بَيْنَهُ كَمَا قَالَ
الْمُنْكَسِرِ بِنَارِ الْفَاقَةِ فَتَقَرِّبُ اللّهِ فَاللّهُ كَمَا قَالَ
رَسُولُ اللهِ صَلّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْفَقْرُ فَغُورِي وَ بِهِ اَفْتَخِرُ عَلَى
الْانْبِياءَو الْمُرْسَلِيْنَ وَكَمَا قِيْلَ فَإِذَا تَمَّ الْفَقْرُ فَهُو الله

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم اجب تم کسی فقیر کواس حال میں دیکھو کہ وہ فقر کی آگ میں جھے فرمایا'' اے غوث الاعظم اجب میں میکھو کہ وہ فقر کی آگ میں جل گیا ہے اور فاقد کے اثر سے شکتہ حال ہے تواس کے قریب ہوجا وُ کیونکہ میرے اور اس کے درمیان کوئی پر دہ نہیں ہے جیسا کہ رسول الله صلی الله علیہ

وآلہ وسلم نے فرمایا ' فقرمیرا فخر ہے اور میں اسی فقر کے سبب انبیا ومرسلین پر فخر کرتا ہول' اورجىيا كەكھا گياہے كەجب فقر كلمل ہوتاہے پس وہى اللہ ہے'۔ شرح: حقیقی انسان جونفس کی تمام کدورتوں اور بشری صفات کی کثافتوں سے خلاصی یا چکاہے اور جس كاباطن نور البي سے كامل طور يرمنور مو چكا ہے "فقير كامل" كہلا تا ہے۔ وہ حبيب خدا، مظہر البي اوراپنے زمانے میں اللہ کا زمین پر نائب ہے۔اس نے جس راوسلوک پر چل کرنفس وصفات بشربیے سے نجات حاصل کی اور اپنے باطن کونو را المی سے منور کیا وہ را وِفقر ہے۔فقر کیا ہے؟ فقر اللہ کا نور ہے جواللہ کی ذات تک راہنمائی کرتا ہے۔ عام اصطلاح میں فقر سے مراد تنگد تی یاغر بت لیا جاتا ہے لیکن دینِ اسلام میں فقر سے مرادوہ راہ یا طریق ہے جو بندے اور اللہ کے درمیان سے تمام حجابات کو ہٹا کر بندے کواللہ کے دیدار اور وصال سے فیض یاب کرتا ہے۔فقر دینِ اسلام کی روح اورحقیقت ہے۔فقر وہ قوت ہے جوایک بشرکواس عالم ناسوت سے نکال کر عالم لاھوت لامكان تك لے جاتى ہے اور ديدار اللي سے فيض ياب كراتى ہے، فقر قطرے كے سمندر ميں فنا ہونے کاعمل ہے اور خودسمندر بھی فقر "میں" سے "تو" تک، عبد سے صوتک، ظاہر سے باطن تك اورشر بعت سے حقیقت تک کے سفر كانام ہے۔ فقر عشقِ حقیقی اور عشقِ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کانام ہے۔

ایک شخص نے نبی اکرم سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے عرض کیا ''اللہ کے رسول!اللہ کی شم! میں آپ سے محبت کرتا ہوں' ۔ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ''جو کہہ رہے ہواس کے بارے میں سوچ سجھ لؤ' ۔ اس نے پھر کہا ''اللہ کی شم! میں آپ سے محبت کرتا ہوں' ۔ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ''جو کہہ رہے ہواس کے بارے میں سوچ لو۔''اس شخص نے پھر کہا ''اللہ کی قشم! وآلہ وسلم نے فرمایا ''جو کہہ رہے ہواس کے بارے میں سوچ لو۔''اس شخص نے پھر کہا ''اللہ کی قشم! میں آپ سے محبت کرتا ہوں' ۔ اسی طرح تین دفعہ کہا تو آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ''اگر تم واقعی مجھ سے محبت کرتا ہوں' ۔ اسی طرح تین دفعہ کہا تو آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ''اگر تم واقعی مجھ سے محبت کرتا ہوں' ۔ اسی طرح تین دفعہ کہا تو آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسٹ بنانا چا ہتا واقعی مجھ سے محبت کرتے ہوتو فقر ومختا ہی کا ثاف تیار رکھواس لیے کہ جو شخص مجھے دوست بنانا چا ہتا ہے اس کی طرف فقر اتن تیز سے جاتا ہے کہ اتنا تیز سیلا ب کا پانی بھی اپنے بہاؤ کے دُن ٹر نہیں

جاتا\_"(جائے تنی-2350)

فقر کے دو پہلواور رُخ ہیں۔ایک کا اطلاق انسان کے ظاہر پر ہوتا ہے اور دوسرے حقیقی رُخ کا اطلاق انسان کے فقار کے دو پہلواور رُخ ہیں۔ایک کا اطلاق انسان کے حقیقی وجود باطن پر ہوتا ہے۔اس بات کوآسانی سے جھنے کے لیے ہم ان کو'' فقر ظاہری'' اور'' فقر باطنی'' کا نام دے کرسب سے پہلے لفظ فقر کے لغوی معنی کو جان لیس کیونکہ فقر کے لغوی معنی کو جان لیس کیونکہ فقر کے لغوی معنی کا انسان کے ظاہری اور باطنی دونوں وجود پر اطلاق ہوتا ہے۔

''فقر کے لغوی معنی احتیاج کے ہیں عام طور پراس سے تنگ دستی ،غربت ، مفلسی اور نا داری مراد لی جاتی ہے۔ جو شخص تنگ دستی ،غربت ، مفلسی ، نا داری اورا فلاس کا اس قدر شکار ہوکہ وہ دوسروں کے سامنے دستِ سوال دراز کرنے پرمجبور ہوجس کی وجہسے وہ بے چینی ، ندامت ، بسکونی و ذلت کا شکار ہوتو وہ ظاہری فقرسے وہ چارہے۔ یہ ایک درست حالت نہیں اور اسلام نے بھی اسے ناپند فرمایا کیونکہ اس کی وجہسے انسان بے بھی کی کیفیت کا شکار ہوکر اخلاتی واعتقادی برائیوں میں مبتلا ہوسکتا ہے۔

حديث پاک ہے "فقر وافلاس كفر كى طرف لے جاتا ہے "

اس ظاہری فقرکے بارے میں سلطان العارفین حضرت سخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

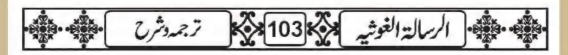
التوحيد كلال كراوگراو فقر كوكيا جانيس بيتونفس كى خواهشات كے اسير دنيا دارلوگ بيل - (كليد التوحيد كلال)

ها مفلسی اور فقر و فاقہ سے خطرات شیطانی اور وسوسہ و وہمات نفسانی پیدا ہوتے ہیں جو (طالبان مولی کا) خانہ خراب کرتے ہیں۔ (عقل بیدار)

جو شخص باطن میں اللہ تعالی کے سواہر غیر ماسوی اللہ سے فارغ اور اللہ کے سواہر ایک سے بے نیاز ہوتو و چخص باطنی فقر سے آراستہ ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنۂ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام سے ایک حدیث قدی روایت فرماتے ہیں:

"اے آدم کے بیٹے! میری عبادت کے لیے تواہیے دل کواچھی طرح مطمئن اور فارغ کر



لے، میں تیرے دل میں غنا بھر دوں گا اور فقر واحتیاج (ظاہری فقر) کے سوراخوں کو ہند کر دوں گا۔ اگرتو ایسانه کرے گا تو میں تیرے ہاتھوں کو (دنیا کے) مشاغل سے بھر دوں گا اور تیرے فقر وافلاس (ظاہری فقر) کے سوراخوں کو بھی بندنہ کروں گا'' (منداحمہ۔ابن ماجہ)

# <del>و کی فقراضطراری وفقراختیاری کی ع</del>

کچھلوگ فقرِ ظاہری ہے بیخے کے لیے فقرِ باطنی کی مشابہت اختیار کرتے ہیں۔ان کا مقصد دیدار اورقرب ووصال الہی ہر گزنہیں ہوتا ہے وہ لوگ ہیں جود کھاوے کے لیے بدنیتی سے فقراختیار کرتے ہیں اور جب راوفقر میں کوئی آزمائش آتی ہے تو اخلاص نہ ہونے کی وجہ سے اُلٹے یاؤں پھر جاتے ہیں یا را وِ فقر میں پیش آنے والے مقامات ومراتب کو پسند کر بیٹھتے ہیں اور فقر محمدی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جس کا تعلق قرب و وصال البی سے ہے، سے کنارہ کش ہوجاتے ہیں۔ایسے لوگوں کا فقر "فقر اضطراري يا فقر مكب" كهلاتا ب-اليي حالت مصورعليه الصلوة والسلام في الله تعالى WWW.Sultan كى يناه مانكى بـ دديثِ ياك ب:

الله مِنْ فَقُولُ بِاللهِ مِنْ فَقُرِ الْمُكِتِ

ترجمہ: میں منہ کے بل گرانے والے فقر سے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگتا ہوں۔

حضورعليهالصلوة والسلام كافر مان بي "فقركوالله تعالى كيسواكسي چيز عفرض نهين"

حضرت سخی سلطان باھورجت الله عليه فرماتے ہيں:

شرم آید فقر را از اللِ دنیا سیم و زر 8 اہل دنیا سگ بود یا خرس باشد یی خبر

ترجمہ: فقر کواہلِ دنیااورسیم وزر کی رغبت سے حیا آتی ہے کیونکہ اہلِ دنیامحض ریچھو کتے ہیں جنہیں دولت فقر کی خبر ہی نہیں۔ (کلیدالتوحید کلاں)

السافقراضطراری میں دربدر بھیک ما تگنے کی خواری ہے۔اییا فقر غنایت سے محروم ہوتا ہے اور

اس فقر کا حامل فقیررات دن تنگ دستی وغربت کی شکایت زبان پررکھتا ہے کیونکہ اس کی نظر لوگوں کے مال پر ہوتی ہے۔ (اسرار قادری)

واضح ہو کہ نقرِ ظاہری اور نقرِ اضطراری میں فرق ہے کہ نقرِ ظاہری افلاس اور تنگدی کی حالت ہے جوعمو ما تقدیر کی طرف سے ہوتی ہے اور جان ہو جھ کراختیار نہیں کی جاتی جبکہ فقرِ اضطراری یا نقرِ ملک ایک منافق جان ہو جھ کراختیار کرتا ہے تا کہ لوگوں میں مشہور ہو کرعز و جاہ اور مال و متاع مکب ایک منافق جان ہو جھ کراختیار کرتا ہے تا کہ لوگوں میں مشہور ہو کرعز و جاہ اور مال و متاع اکسی کر سکے فقرِ اختیاری یعنی حقیقی فقر د نیا و عقبی کی طلب اور خواہ شات نفس سے ول کے سیر ہوئے کے بعد حاصل ہوتا ہے جسیا کہ سلطان العارفین حضرت تنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

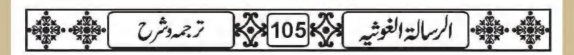
اگرغنایت وسیری کامر تبه حاصل کے بغیر راوفقر اختیاری جائے تو ایسا فقر فقرِ مکتِ (منه کے بل گرانے والافقر بعنی فقر اضطراری) ثابت ہوتا ہے۔ ایسے فقر کا حامل فقیر رُ وسیاہ ہوتا ہے اور گرسکی (بھوک) کی حالت میں ہمیشہ مفلسی اور نا داری کا گِله کرتا ہے اور جوکوئی فقر کا گِله کرتا ہے اس سے محمد رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم بیزار ہیں اور وہ شخص مردود اور مرتد ہے۔ حضور علیه الصلاة والسلام نے فرمایا ہے:

اللَّفَقُرُسَوَادُ الْوَجُوفِ السَّارَيْنِ

ترجمہ: ایسافقر دونوں جہانوں میں باعث روسیاہی ہے۔ (نورالهدیٰ کلاں)

تمام صوفیا اوراولیا کرام نے فقر کواپنے اپنے انداز میں بیان کیا ہے۔ ذیل میں اولیا کے اقوال بیان کے جارہے ہیں تاکہ فقر کامفہوم واضح ہواور یہ بھی معلوم ہوجائے کہ فقر کوئی نئی اصطلاح نہیں بلکہ اسلام کی روح ہے۔

الله عنه کے خلیفہ ہیں آئے عبدالواحد بن زید رحمتہ الله علیہ حضرت خواجہ حسن بھری رضی الله عنه کے خلیفہ ہیں آئے فرماتے ہیں "موفی وہ ہے جوابیخ آقا ومولی رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ فقر کا تعلق رکھتا ہے'۔



### الراجيم بن اوهم رحمته الله عليه فرماتے بين:

"فقرالله تعالى كخزانوں ميں سے ايك خزانه ہے جے الله تعالى نے آسانوں ميں ركھا ہے اور الله تعالى نے آسانوں ميں ركھا ہے اور الله تعالى بياُن كوعطا كرتا ہے جن سے وہ محبت كرتا ہے '

حضرت جنید بغدادی رحمته الله علیه فقر کے بارے میں فرماتے ہیں'' فقر ول (باطن) کو تو ہمات دواصل تو ہمات (غیرالله) سے خالی رکھنے کا نام ہے''۔ پھر مزید فرمایا'' اے جماعتِ فقرا! تم عارف واصل ہونے کی وجہ سے متاز ہواور یہی شان تمہاری عزت کی موجب ہے تو تمہیں لازم ہے کہ اپنی خلوتوں میں ہوشیاررہو''۔ (معالی اہم)

رسالہ قشیریہ کے مصنف ابوالقاسم امام قشیری رحمتہ اللہ علیہ (376ھ۔465ھ) نے رسالہ کے بابِ فقر میں اولیا اوّلین کے اقوال درج فرمائے ہیں ۔خودامام قشیری رحمتہ اللہ علیہ فقر کے بارے میں فرماتے ہیں:

- الله تعالى الله الله الله الله تعالى الله الله تعالى ا
  - رسالة قشريه مين درج ديگراوليا كاتوال مندرجه ذيل بين:
- علامت اورنثانی بیہ کہ اگر کسی کے پاس ساری دنیا ہواور وہ اسے ایک ہی دن میں خرچ کر علامت اورنثانی بیہ کہ اگر کسی کے پاس ساری دنیا ہواور وہ اسے ایک ہی دن میں خرچ کر ڈالے اوراگراس کے بعداس کے وِل میں بیرخیال پیدا ہو کہ بہتر ہوتا وہ ایک دِن کی خوراک رکھ لیتا تویہ فقر نہیں ہے۔
- حضرت منصور بن عبدالله رحمته الله عليه نے حضرت ابوبکر شبلی رحمته الله عليه سے فقر کی حقیقت کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے فر مایا ''اس کی حقیقت رہے کہ فقیرالله کے سواکسی اور کے ساتھ استغنامحسوس نہ کرئے''۔
- ابوبكر بن مسعود رحمته الله عليه نے حضرت يحيٰ بن معاذ رحمته الله عليه سے فقر كے متعلق

سوال کیا توانہوں نے فرمایا'' فقر کی حقیقت توبیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور کے ساتھ متوجہ نہ ہو اور فقر کی تعریف بیہ ہے کہ دنیا کے اسباب و ذرائع پر توکل (بحروسہ اعتاد) نہ کرئے'

- الإعلى دقاق رحمته الله عليه نے فرمايا "فقراشرف ترين خصلت ہے ''
- الله عنرت داتا كنج بخش رحمته الله عليه اپني تصنيف كشف المجوب ميس فرمات بين: " فقير

(صاحب فقر) وہنبیں جوساز وسامان سے خالی ہوبلکہ فقیروہ ہے جس کا دل آرز ووتمنا سے خالی ہو۔''

- عضرت شخ شهاب الدین سهروردی این تصنیف "عوارف المعارف" میں حضرت شخ ابراہیم الخواص کا قول نقل فرماتے ہیں: "فقرشرف اور بزرگ کی چادر، مرسلین علیهم السلام کا لباس اور صالحین کے اور جنے کی جا در ہے:
- الله تعالی کے سواہرایک سے مستغنی اور بے نیاز رہے بلکہ اس کی خاص نشانی ہے کہ اس کے لیے عالم اسباب کے تمام مستغنی اور بے نیاز رہے بلکہ اس کی خاص نشانی ہے کہ اس کے لیے عالم اسباب معدوم ہوجا کیں۔

حضرت ابوالفیض قلندرعلی سهروردی ُ فقراور فقیر کی تعریف میں اپنی تصنیف''الفقر فخری'' میں چنداولیا کرام کے اقوال درج فرماتے ہیں:

- ﷺ شُخ ابوعبدالله خفيف رحمته الله عليه فرمات بين الفَقَوُ عَدَمُ الْآمُلَاكِ وَالْخُورُوجِ عَنَ الله عَلَمُ الْآمُلَاكِ وَالْخُورُوجِ عَنَ الله عَلَمُ الله في الله في
- الله الله عليه فرماتي مين " فقيره م كه البين نفس كوفقر مين خداك تقرب كے ليے صاف اور پسند كرے "
- البرجعفراحد بن حدان رحمته الله عليه فرماتے ہيں '' فقيروه ہے كه اس پروه باتيں نه آئيں جو اس كوفدا كے ہاں ہے دوك ديں۔''
- العرت ابوبكر بن ابى سعدان رحمته الله عليه فرماتے ميں كه فقير وہ ہے جواسباب سے ہاتھ

### وَهِ الرسالة الغوشيه ﴿ 107 ﴿ 107 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 107 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية الغوشية المرسالة الم

نکال کے۔سبب سے گزر جانا فقر کے نام کا موجب ہے پھراس کا سبب سے مسبب کی جانب راستہ سان ہوجا تا ہے۔

- عضرت خواجه نظام الدین اولیًا فرماتے ہیں'' فقرد نیامیں آخرت کے غنا کی چابی ہے'۔ سلطان العارفین حضرت تخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:
- النقر کلاں) کے کہ طلب فقر اللہ اور اُس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طلب ہے۔ (محک الفقر کلاں)
  - اوفقر ہدایت ہے جس کے ہادی حضور علیہ الصلوق والسلام ہیں۔ (محک الفقر کلاں)
- الله عندہ وہ ہے جو بندگی بجالا تا ہے۔ بندگی فقر ہے اور دنیائے بخس گندگی ہے اس لیے اہل فقر بندگی کو اہلِ دنیا گندگی کی مجلس راس نہیں آتی ۔ (محک الفقر کلاں)
- خل فقر کی طلب وہ شخص کرتا ہے جو صاحب معرفت ہو، فیض وضل بخش ہو، حلالی وحلال طلب ہو، جس کا دل ذکرِ اللہ سے زندہ ہواور وہ فقرِ محری صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا طالب ہو۔ پس دنیا کا طالب وارثِ محدرسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے۔ اہلِ دنیا کا طالب وارثِ محدرسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے۔ اہلِ فرعون اور اہلِ محمدی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مجلس ایک دوسرے وراس نہیں آتی۔ (محک الفقر کلال)
  - العرور بدر کی گدائی کا نام نہیں بلکہ محاسبہ فس کا نام ہے۔ (کلیدالتوحید کلال)

سلطان الفقرششم حضرت سخى سلطان محمد اصغر على رحمته الله عليه فقر ك متعلق فرمات بين:

- الله عليه وآله وسلم كاحقيقت من وراثت ما ورآپ الله عليه وآله وسلم كاحقيقت من وبي حقيق وارث من وبي حقيق وارث من وراثت كاوارث من وبي حقيق وارث من وبي حقيق وارث من وراثت كاوارث من وبي حقيق وارث من وراثت كاوارث من وبي حقيق وارث من وراثت كاوارث كاورث كاوارث كاوارث كاورث كاوارث كاورث كاورث
  - 😸 نقرراهِ عشق ہے۔
- 😸 فقر دراصل الله تعالیٰ کے دیدارا ورمجلس محمدی صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی حضوری کاعلم ہے۔
- عضورعليه الصلوة والسلام كاارشادمبارك ب الْفَقُورُ فَخُورِي وَالْفَقُورُ مِيِّتِي (فقريرانخر ب الرفقر محد ب ) اور برامتي پريفرضِ عين ب كهوه حضور عليه الصلوة والسلام كافخر فقرآ پ صلى الله

#### وَ الرسالة الغوشيه الرسالة الغوشيه المراكة المعالم المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه

علیہ وآلہ وسلم سے حاصل کرے کیونکہ بیآپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہی کی بارگاہ سے حاصل ہوتا ہے۔

- السلام تقسيم فرمات بيں۔ على خزانوں ميں سے سب سے اعلى خزاند ہے اور بيد حضور عليه الصلاة والسلام تقسيم فرمات بيں۔
- المن فقر کی منزل پر دنیاوی مال ودولت، منصب و تکریم، شان و شوکت، آرام و آسائش، خواہشات و نیا و عقبی اور بندہ اللہ کی محبت خواہشات و نیا و عقبی اور بندہ اللہ کی محبت میں دونوں جہانوں سے بے نیاز ہوجا تا ہے۔
- اوفقر میں تمام منازل ومقامات مرشد کامل اکمل کی نگاہ، باطنی توجہ، ذکر، تصوراور مشقِ مرقوم وجود بیاسم الله ذات سے طے ہوتے ہیں اس کے علاوہ فقر کی انتہا تک چینچنے کا کوئی اور راستہ نہیں ہے۔

مرشد کامل اکمل جامع نورالهدی سلطان العاشقین حضرت فی سلطان محمه نجیب الرحمٰن مرظله الاقدس فقر کے متعلق فر ماتے ہیں:

- ادراحتیاج کے بین کی خوبی معنی تو تنگدستی اوراحتیاج کے ہیں کیکن عارفین کے نزدیک سے دہ منزل حیات ہے۔'' ہے جس کے متعلق سر کا رِدوعالم ملی آلیا نے فرمایا'' فقر میرافخر ہے اور فقر مجھ سے ہے۔''
- الله فقرایک خاص باطنی مرتبه اور کمال ہے۔اس کے مقابلہ میں باطن میں نہ کوئی مرتبہ ہے نہ کمال۔ کمال۔
- ان فقر دراصل ان لوگوں کا ازلی نصیب ہے جوروزِ الست دنیا اور عقبیٰ کی تمام نعمتوں کو محکرا کر السین مولیٰ کی طرف متوجہ رہے اور کا گنات کی تمام لذتیں ان کے پائے استقامت میں لغزش پیدا فہر کسکیں۔
  - الشكى داهين اج عظيم "سے مرادالله كى ذات ہے۔
    - الله پاک اگر بے جاب ہے تو فقر میں ہے۔

#### ٠﴾ ﴿ إِنْ الرسالة الغوشيه ﴿ 109 ﴿ 109 مِنْ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 109 مِنْ اللهِ الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة

- النظالین کی ذات پاک اورآپ مالنظالین کا زُخِ مبارک ہی فقرہے۔
- الكانتها يرخودصاحب فقره وجاتا كاسالك انتها يرخودصاحب فقره وجاتا ب

کشراولیا کرام اور فقرا کاملین کے فقر کے متعلق اقوال سے فقر کامفہوم اور اس کے معنی واضح ہو جاتے ہیں کہ باطن میں فقر سے بڑھ کرکوئی اور مقام ومرتبہ نہیں اور اسی راستہ پر چل کر اللہ تعالیٰ کا قرب و وِصال پایا جاسکتا ہے۔فقر دیدار الہی کی راہ اور اس کاعلم ہے جس پر چلنے کے لیے اللہ سے شدید محبت یعنی عشق کی ضرورت ہے اس لیے اگر فقر کوعشق سے تعبیر کیا جائے تو بے جانہ ہوگا کہ فقر ہی عشق ہے۔اللہ کی پہچان کے اس راستہ پر طالب مولیٰ عشق کی آگ میں اس طرح جل جاتا ہے کہ غیر ماسویٰ اللہ کوئی بھی چیز اس کے وجود میں باتی نہیں رہتی ۔نہ کوئی تعلق باتی رہتا ہے اور نہ کوئی خواہش باتی رہتی ہے نہ طلب ۔نہ اپنی سوچ باتی رہتی ہے اور نہ خیالات بلکہ اس طالب کے وجود میں صرف اللہ بی باقی رہ جاتا ہے۔

الله تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظم سے فرمایا کہ جب تم کسی فقیر کواس حال میں دیکھو کہ دہ فقر کی آگ میں جل گیا ہے اور فاقد کے اثر سے شکستہ حال ہے تو اس کے قریب ہو جاؤ کیونکہ میرے اور اس کے درمیان کوئی پر دہ نہیں۔

فاقد کا لغوی معنی مفلسی ہے یعنی ایسی حالت جب انسان کے پاس کچھ باقی ندرہ گیا ہو۔ فاقد کو اصطلاحی معنوں میں دیکھا جائے تو اس سے مراد بیہ ہوگا کہ انسان کے پاس کچھ نہ بچا ہو سوائے اللہ کی ذات کے۔ شکتہ کے لغوی معنی تو ٹوٹا ہوا کے ہیں لیکن حضرت پنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ شکتہ کی ذات کے۔ شکتہ کے لغوی میں بیان فرماتے ہیں:

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 110 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 110 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ إِنَّهُ ال

- عضرت موسی بن عمران نے عرض کی اے ربّ! میں تحقیے کہاں تلاش کروں؟ اللہ تعالی نے فرمایا مجھے شکتہ دلوں میں تلاش کرو کیوں کہ میں ہرروز ایک ہاتھ ان سے قریب ہوتا ہوں اور اگراپیانہ ہوتا تو دل منہدم ہوجاتے۔ (روایت امام احمد بن خنبل فی الزہد)
- کی حضرت عیستی کا گزرتین ایسے اشخاص پر ہوا جن کے بدن کمزوراور رنگ متغیرتھا۔ آپ نے دریافت کیا تمہارا بیحال کیسے ہوا؟ انہوں نے عرض کی دوزخ کے خوف سے۔ آپ نے فرمایا اللہ تعالی خانفین کو ضرور محفوظ رکھے گا۔ آپ بھھ اور آگے بڑھے تو وہاں تین ایسے شخص ملے جو پہلے والوں سے بھی کمزور اور لاغراور زردرو متے۔ آپ نے ان سے دریافت کیا تمہارا بیحال کیسے ہو گیا؟ انہوں نے عرض کیا کہ جنت کے شوق میں ہم لوگوں کا بیحال ہوگیا ہے۔ آپ نے ان سے فرمایا اللہ تعالی تمہیں وہ چیز ضرور عطافر مائے گا جس کے تم مشاق ہو۔ آپ اور آگے بڑھے وہاں تین ایسے شخص ملے جو پچھلے لوگوں سے زیادہ کمزور تھے، جن کا رنگ پہلوں سے زیادہ متغیرتھا، نور کا بیمالم تھا گویا چہروں پر آگیئے گئے ہوں۔ آپ نے ان سے پوچھا تمہارا بیحال کیسے ہوا؟ انہوں نے جواب دیا کہ ہم اللہ تعالی سے مجت رکھتے ہیں۔ آپ نے فرمایا تم ہی لوگ مقرب ہو، تم ہی لوگ مقرب ہو، تم ہی لوگ مقرب ہو، تم ہی لوگ مقرب ہو۔ (احیاء العلوم جلد جہارم)

ایسے ہی شکتہ دل فقیرِ کامل جس کے پاس اللہ کی ذات کی سوا کچھ موجود نہ ہو، اس کے اور اللہ کے در میان کوئی پردہ نہیں ہوتا کیونکہ فقیرِ کامل مظہرِ حق تعالی ہوتا ہے جس کے متعلق حضور علیہ الصلوة والسلام نے ارشا وفر مایا:

اِذَا تَدَّ الْفَقُرُ فَهُوَ الله ترجمہ: جب فقر کمل ہوتا ہے پس وہی اللہ ہے۔

#### \*\*\*

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْفَ الْاعْظَمُ لَا تَأْكُلُ طَعَامًا وَ لَا تَشْرَبُ شَرَابًا وَ لَا تَنَمُ لَا تَنَمُ اللَّاعِظُمُ لَا تَأْكُلُ طَعَامًا وَ لَا تَشْرَبُ شَرَابًا وَ لَا تَنَمُ لَا تَنَمُ اللَّاعُظَمُ مَن نَوْمَةً إِلَّا عِنْدِي فِي عَلْمِ وَعَيْنِ نَاظِرٍ ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْفَ الْاعْظَمُ مَن

# ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 111 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 111 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الغوشيه الم

حُرِمَ عَيِّى بِسَفْرِ الْبَاطِنِ ابْتَلَيْتُهُ بِسَفْرِ الظَّاهِرِ وَلَمْ يَزْدِدُمِيِّى إِلَّا بُعُلًا فِي سَفْرِ الظَّاهِر

ترجمہ: پھر جھے فرمایا''اے فوٹ الاعظم ! تم کھانانہ کھاؤاورنہ کچھ پیونہ نیند میں آرام کرومگر ہید کہ میرے ہی پاس اپنے حضورِ قلب اور چیثم بینا ہے۔ پھر مجھے فرمایا اے فوٹ الاعظم ! جو باطن میں میری طرف سفر سے محروم رہا میں اس کو ظاہری سفر میں مبتلا کردیتا ہوں اور اسے میری طرف سے اور پچھ ہیں دیا جاتا ہج ظاہری سفر کے ذریعے دوری ہے ۔''

شرح: فقر کابیسفرجس کی انتها دیدار و و صال الهی ہے، اختیار کرنے کا آسان اور بہترین طریقہ بیہ شرح کہ بندہ حقیقی طور پر''بندہ'' یعنی اللہ کا غلام بن جائے۔ اس کا ہر عمل کھانا، پینا، سونا، بات کرنا صرف اور صرف اللہ کی رضا کی خاطر ہواور وہ ہر لمجے اپنے ربّ کو حاضر ناظر جان کراس کے حضور سرجھ کائے حاضر رہے، اس کی یاد میں محورہ اور اس کے ایک بھی تھم کی نافر مانی کرتے ہوئے خوف کھائے ۔ اپنے اختیار، اراد ہے، مرضی اور خواہش کو اللہ کے اختیار اور رضا کے سامنے بالکل خوف کھائے۔ اپنے اختیار، اراد ہے، مرضی اور خواہش کو اللہ کے اختیار اور رضا کے سامنے بالکل ختم کرد ہے جیسا کہ قرآن میں اللہ پاک فرما تا ہے:

المنظم الله المنظم المنظم

یعنی میرا ہر ممل اللہ کے لیے ہے۔ صوفیا کرام انسانوں کو تین گروہوں میں تقسیم فرماتے ہیں:

ا) طالبانِ دنیا: جن کا ہر عمل صرف ان کی اپنی ذات کے لیے ہے۔ ان کی ہر محنت ، کوشش حتیٰ کہ عبادت بھی اپنی ذات اوراپنی دنیا کو بہتر بنانے کے لیے ہے۔ ان کے نیک اعمال بھی لوگوں میں اپنی عزت بڑھانے کے لیے ہے۔ ان کے نیک اعمال بھی لوگوں میں اپنی عزت بڑھانے کے لیے ہیں اور عبادات بھی اسپنے کسی نہ کسی دنیاوی مقصد کو یانے کے لیے اپنی عزت بڑھانے کے لیے ہیں اور عبادات بھی اسپنے کسی نہ کسی دنیاوی مقصد کو یانے کے لیے

-04

7) طالبانِ عقبی: جن کے ہر عمل کے پیچھے اپنی آخرت کی زندگی کو بہتر بنانے کی نیت کار فرما ہے۔ ان کی عبادات، اعمال، جدوجہد جنت کے حصول اور نارِجہنم سے نجات کے لیے ہیں۔ ان کی نظر دن رات بہشت کی حوروں ، محلات اور دیگر نغتوں پر رہتی ہے۔ اس کے لیے ان کی تمام ریاضت اور زہدوعبادات وقف ہیں۔

س) طالبانِ مولی: بیابلِ الله کاوه مخصوص اور قلیل گروه ہے جن کی نظر صرف اور صرف الله پہنا الله کی تمنا انہیں ند دنیا ہے کوئی غرض ہے نہ آخرت کی نعتوں کی طلب ہے، نہ اپنی آسائش وتعریف کی تمنا ہے۔ ان کے ہڑ مل ،عبادت اور جدو جہد کا مقصد صرف اور صرف دیدار ورضائے الہی ہے۔ بید دنیا وعقبٰ کی تمام نعتوں کو تھکر اکر صرف ذات جن کے وصال کے متمنی رہتے ہیں۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کا کھانا، بینا، سونا، اٹھنا، بیٹھنا صرف اور صرف الله کی حضوری کی حالت میں ہوتا ہے کہ بیا یک لیحہ کھی اپنے رہ سے عافل نہیں ہوتے۔ بیعا شقانِ اللی ہیں جن کاعشق انہیں کسی بل بھی ان کے مجوبے حقیقی سے جدا نہیں ہونے دیتا۔ الله کاعشق ان کی ذات سے ہر غیر ماسوی الله کو دور کر دیتا ہے۔ الله کاعشق نی کاعشق نہیں ہوئے دیتا۔ الله کاعشق ان کی ذات سے ہر غیر ماسوی الله کو دور کر دیتا ہے۔ الله کاعشق ان کی خات سے ہر غیر ماسوی الله کو دور کر دیتا ہے۔ الله کاعشق ہی ان کی عبادت اور ایمان ہے۔ الله ان کے متعلق فر ما تا ہے:

الَّذِينَ المَنُو الصَّلُّ حُبًّا لِللهِ (سورة البقره \_ 165)

ترجمه: اورجولوگ ایمان لائے اللہ کے لیے ان کی محبت بہت شدید ہے۔

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنَ يَّشَرِئُ نَفُسَهُ الْبَتِغَاَّ مَرْضَاتِ اللهِ (سورة البقره-207) ترجمہ: اورلوگوں میں کوئی شخص ایسا بھی ہوتا ہے جواللہ کی رضا حاصل کرنے کے لیے اپنی جان بھی چ ڈالتا ہے۔

ک تَتَجَافَی جُنُوبُهُ مُ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَلُعُونَ رَجَّهُ مُ خَوْفًا وَّ طَمْعًا (سورة السجده-16) ترجمہ: ان کے پہلوان کی خواب گاہول سے جدار ہے ہیں اور اپنے ربّ کوخوف اور امید سے پکارتے ہیں۔

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 113 ﴿ 113 اللهِ الغوشيه المُؤْلِدُ اللهِ الغوشيه المُؤْلِدُ اللهِ الغوشيه المؤلِّدُ اللهِ الغوشيه المؤلِّدُ اللهِ الغوشيه المؤلِّدُ اللهِ الغوشيه المؤلِّدُ اللهِ اللهُ الل

الكَّذِينَىٰ يَظُنُّوُنَ أَنَّهُمُ مُّلُقُوْا رَبِّهِمْ وَ أَنَّهُمُ الْيُهِارِجِعُونَ (سورة البقره-46) ترجمہ: بیدہ لوگ ہیں جویفین رکھتے ہیں کہوہ اپنے ربّ کا دیدار کرنے والے ہیں اور وہ اس کی طرف لوٹ کرجانے والے ہیں۔

ان تنول گروہوں کوا حادیث میں یوں بیان کیا گیاہے:

اللهُ اللهُ

ترجمه: طالب ونيامخن ب، طالب عقبى مؤنث ب اورطالب مولى مذكر ب-

﴿ مَنْ طَلَبَ النُّنْيَا فَلَهُ النُّنْيَامَنَ طَلَبَ الْعُقْبِي فَلَهُ الْعُقْبِي وَمَنْ طَلَبَ الْمَوْلُ فَلَهُ الْكُلُّ ﴿ كَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِ

ترجمہ: جس نے دنیا کی طلب کی اس کے لیے دنیا ہے، جس نے عقبی کی طلب کی اس کے لیے عقبی ہے اور جس نے مولی کی طلب کی اس کے لیے سب پچھ ہے۔

النُّدُيَا حَرَامٌ عَلَى آهُلِ الْعُقْبِي وَ الْعُقْبِي حَرَامٌ عَلَى آهُلِ النُّدُيَا النُّدُيَا وَ الْعُقْبِي حَرَامٌ عَلَى آهُلِ النُّدُيَا النُّدُيَا وَ الْعُقْبِي حَرَامٌ عَلَى الْمُؤلِي الْمَوْلِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

ترجمہ: دنیا اہلِ عقبی پرحرام ہے اور عقبی اہل دنیا پرحرام ہے۔ دنیا اور عقبی دونوں طالب مولی پرحرام ہیں۔

اب ہرانسان اپنے اعمال ، اپنی خواہشات اور اپنی طلب پرغور کر کے ہڑی آسانی سے ہجھ سکتا ہے کہ وہ ان میں سے کس گروہ سے تعلق رکھتا ہے۔ اگر ایک عام مسلمان اپنی زندگی پرغیر جانبدار ہوکر نگاہ ڈالے تو وہ یہ حقیقت ضرور جان پائے گا کہ اس کا کوئی بھی عمل اور عباوت خالص اللہ کی رضا اور محبت کے لیے بھی بھی نہ تھا۔ اس نے کھایا پیا تو اپنے تن کی پرورش اور اپنے ذائیقے کی تسکین کی فاطر ، پہنا تو خود کی آرائش اور لوگوں کی ستائش کی فاطر ، پڑھا لکھا تو دنیاوی مال اور عزت کمانے کی خاطر ، شادی کی تو اپنی زندگی پُرسکون بنانے کے لیے ، اولا د پیدا کی تو اپنی خواہش کی تحمیل کے کی خاطر ، شادی کی تو اپنی زندگی پُرسکون بنانے کے لیے ، اولا د پیدا کی تو اپنی خواہش کی تحمیل کے لیے ، اولا د کی پرورش کی تو اپنی فرائش کی عجیل کے لیے ، اولا د کی پرورش کی تو اپنی فرائس کی عجیت میں یا اسے اپنے بڑھا ہے کا سہار ابنانے کی نیت سے ، یہاں

تک که عبادات بھی اپنی دنیاوی ضروریات کی تعکیل کے لیے کیں۔ ہرنماز وروزہ کے بعداپنی ضروریات اورخواہشات کی فرمائٹوں کی طویل فہرست ''دعا'' کی صورت میں اللہ کے سامنے پیش کردینا ظاہر کردیتا ہے کہ عبادات کا اصل مقصد کیا تھا۔ دعاوں کی اس فہرست میں بھی اللہ کو پالینے کی بیاس کے دبیدار کی دعاموجود نہیں ہوتی نہوہ بھی اللہ سے اللہ کو مائیتے ہیں جس سے ثابت ہوتا ہے کہ ایاس کے دبیدار کی دعاموجود نہیں ہوتی نہوں کے قرب کی چاہت موجود ہی نہیں اللہ کی عبادت کرتے ہوئے بھی ان کا دھیان ، ان کی فکر دنیا کی طرف تھی۔ جو اعمال اورعبادات اللہ کی عبادت کرتے ہوئے بھی ان کا دھیان ، ان کی فکر دنیا کی طرف تھی۔ جو اعمال اورعبادات اللہ کی خاطر سے ہی نہیں انہیں اللہ کے ہاں قبولیت حاصل ہونے کی کیا امیدر کھی جا سے تا ہوں ہوں کی نہیں اور توں اور خواہشوں کو اپنی ' رحمانیت' کی صفت کے تحت اللہ ضرور پورا کرتا ہے۔ اگر اللی عظر ورتوں اور خواہشوں کو اپنی ' رحمانیت' کی صفت کے تحت اللہ ضرور پورا کرتا ہے۔ اگر اللی عظر آتی ہے۔ البتہ وہ فاکدہ دنیا کی بجائے آخرت کا فاکدہ ہے یعنی بہشت ، طوریس ، دودھو شہد کی نہریں وغیرہ۔ وہ یا تو دوز رخ کے خوف سے اللہ کی عبادت کرتے ہیں یا جنت کی دوری سے ان کا ای کی عبادت کرتے ہیں یا جنت کی دوری آسائش پر ہے۔ ان کا ایمان بھی آخرت تک محدود ہے۔

منقول ہے کہ ایک روز حضرت رابعہ بھری رحمتہ اللہ علیہ اایک ہاتھ میں آگ اور ایک ہاتھ میں اسلام میں پانی لیے تیزی ہے کہ بیں جارہی تھیں کسی نے پوچھا کہ آپ کہاں جارہی ہیں تو فر مایا کہ میں پانی سے جہنم کی آگ کو بجھانے اور آگ سے جنت کوجلانے جارہی ہوں کیونکہ ان دونوں کی وجہ سے لوگوں کی نظر اللہ سے جٹ گئی ہے۔

بیشک اگراللہ جنت اور دوزخ نہ بھی بنا تا تو بھی وہ اس لائق تھا کہ اس سے محبت کی جائے اور اس محبت کے تحت اس کی عبادت کی جائے۔ اس محبت اور خلوص کی کمی اہلِ دنیا اور اہلِ عقبٰی کے اعمال و عبادات میں ہے۔ اللہ بھی انہیں وہ شے عطا کرتا ہے جس کی خاطر انہوں نے ہر ممل کیا یعنی طالبانِ دنیا کو دنیا اور طالبانِ عقبٰی کو جنت وحور وقصور کیکن اپنی ذات کے قرب و دیدار سے انہیں محروم رکھتا

#### ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 115 ﴿ 115 اللهِ اللهِ العُوشيهِ اللهِ اللهِ العُوشيهِ اللهِ العُوشيهِ اللهِ العُوشيهِ الم

ہے کیونکہ وہ بھی اس کے طالب تھے ہی نہیں۔اللہ کے طالب جنہیں اللہ کے دیدار اور قرب کی طلب کسی میں چین نہیں لینے دیتی اپنے ہم مل کے ذریعے اللہ کے قرب کے طلبگار ہوتے ہیں وہ اعمال تو دنیا کے کرتے ہیں لیکن ان کا ول ہروفت اللہ کی یاد میں رہتا ہے۔اس کوحضورِ قلب کہتے ہیں۔وہ کھاتے بیتے ہیں تو اس نیت سے کہ اللہ کے عطا کر دہ جسم کواس کاحق دیں کہ بیجسم بھی اللہ ک نعمت ہے جس کے متعلق روزِ قیامت پُرسش ہوگی یا وہ اس نیت سے کھاتے پیتے ہیں کہ جسم کو الله كى عيادت اور الله كے ديگر كامول يعنى دين كى تبليغ وغيرہ كے ليے دركار قوت حاصل ہو۔وہ سوتے ہیں تواس لیے کہ دوبارہ تازہ دم ہوکراٹھیں اور پھرسے اللہ کے کاموں میں مشغول ہوجا کیں یا اس نیت سے کہ دوران نبیندانہیں دنیا کے جبنجھٹ سے فراغت حاصل ہواور وہ سکون سے خواب کے ذریعے مشاہدات میں مگن ہوجائیں۔وہ شادی کرتے ہیں توسنتِ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ادا كرنے كے ليے كەحضور عليدالصلوة والسلام نے فرمايا " كاح ميرى سنت ہے جس نے اسے چھوڑاوہ ہم میں سے نہیں'۔ وہ اولا دپیدا کرتے ہیں کہ اس کی پرورش رضائے الہی کے مطابق کر کے اسے دین کے کاموں میں لگائیں، اسے حقیقی دین یعنی عشقِ الہی اور فقر سے آگاہی دے کراہل الله حقیقی مسلمانوں میں اضافہ کریں۔وہ محنت کرتے اور کماتے ہیں کہ اللہ نے فرمایا "الکالسب تحبييب الله ترجمه: "محنت كرنے والا الله كا دوست بے "اوررزق حلال كما ناجمي عبادت بے ياوه اس لیے کماتے ہیں کہ اللہ کی راہ میں خرج کرسکیں۔اینے اوراینے اہلِ خانہ کی انتہائی ضروریات کے علاوہ وہ تمام مال سنتِ رسول صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے مطابق الله کی راہ میں خرچ کردیتے ہیں۔ پس ان کا ہرعمل اور ہرسوچ اللہ سے جڑی ہے۔اللہ کے لیے ہے۔ لہذا وہ ہر وقت اللہ کی عيادت كى حالت مين بين اوران كى حقيقى عبادات كاتو كيا كهنا \_حضرت رابعه بصرى فرماتى بين:

> سجده مستانه ام باشد نماز دردِ دل با او بود قرآنِ من

ترجمه: مستانه وارمحبوب کوسجده کرنا میری نماز حقیقی اور در دمجرے دل کا سوز وگداز میرا قرآن پڑھنا

--

وہ باطنی آنکھوں سے ہرونت ویدار الہی میں مگن رہتے ہیں اور حالتِ حضوری میں غرق رہتے ہوں اور حالتِ حضوری میں غرق رہتے ہوئے ہروفت باطن میں قرب الہی کے سفر پرگامزن رہتے ہیں۔ اسی قرب کی حالت میں انہیں تخلیات الہی کی شدتوں کو بھی سہنا ہوتا ہے۔ اللہ بھی اپنے اسائے جلالی مثلاً جبار، قہار، قابض وغیرہ کی بخلی سے ان کے قس کوفنا کرتا ہے تو بھی اسائے جمالی مثلاً رجیم ، کریم ، لطیف کی بخلی سے ان کے باطن کو اسے نور سے آباد کرتا ہے جبیبا کہ حضرت داتا گنج بخش رحمت اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ان کے دل اور باطن کوآباد کرتا ہے۔ ( کشف الجوب)

اسمائے جلالی کی بخل سے ان پرقبض، وحشت، خوف، عشق کی شدید ترف اور سکر جیسی حالتیں طاری ہوتی ہیں جن سے ان کے سواکوئی واقف نہیں ہوتا۔ ان حالتوں کو خاموثی سے بغیر کسی پر ظاہر کے برداشت کرنا، ان پرصبر کرنا اور قرب کے سفر پر چلتے رہنا ہرگز آسان نہیں۔ اس کے علاوہ اللہ اپنی بندوں کو باطنی آزمائٹوں سے بھی گزارتا ہے اور باطنی نعتوں سے بھی نوازتا ہے۔ جیسا کہ سلطان العاشقین حضرت بنی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مد ظلہ الاقدس اپنی تصنیف مشمس الفقرا میں رقم طراز ہیں:

اللہ عورا فقر میں یہ کات بھی آ جاتے ہیں کہ طالب ہر لحد اللہ تعالیٰ سے محوِ گفتگو یا اللہ تعالیٰ طالب سے محوِ گفتگو یا اللہ تعالیٰ طالب سے محوِ گفتگو رہتا ہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں عاشق و معشوق ، محب اور محبوب کے در میان نہایت ہی دلچیپ اور پر کیف سلسلئہ را زو نیاز شروع ہوجا تا ہے۔ یہ وہ مقام ہے کہ جہاں موثن کے ایمان کی آزمائش ہوتی ہے، جہاں اُس کی ہمت، ایمان اور یقین کو پر کھا جاتا ہے۔ یہاں پر اس پر انوار و تجلیات کی بارش ہوتی ہے۔ جہاں بھی تو اس پر قوس ایر وسے تیر مرثر گاں چلا کر اس کے قلب و جگر کو چھلنی کیا جاتا ہے اور بھی لب لعل کے شربت رُوح افزا سے اس پر نواز شات کی بارش کی جاتی ہیں تو کی جاتی ہیں تو

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ ١٦٦ ﴿ ١٦٨ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ ١٦٨ ﴿ ﴿ ﴿ الرَّسِالَةِ الْغُوشِيهِ ﴾ ﴿ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ

مجھی اُسے نظر عنایت سے نواز اجاتا ہے۔ بھی یردہ چہرے سے اٹھا کراُسے حسنِ عالم سوز کے جلوؤں سے مشرف کیا جاتا ہے تو تبھی اُسے آتشِ ہجروفراق میں ڈال کرخا کسر بنایا جاتا ہے۔اسی مقام پر عابد ومعبود اور عاشق ومعثوق کے مابین ایسا سلسلہ کلام جاری ہوتا ہے جس میں ہزاروں لا کھوں حقائق ومعارف بیان کیے جاتے ہیں علم لدنی اور علم اسرار عطا کیا جاتا ہے اور کئی قشم کی تجلیات سے سالک کی تواضع کی جاتی ہے۔ بھی جاہ وجلال کی بجلیاں گرائی جاتی ہیں تو بھی مُسن و جمال کے کرشموں سے سرشار کیا جاتا ہے جمعی ہجروفراق کے تیربرسائے جاتے ہیں تو مجھی شراب وصل سے سیراب کیا جاتا ہے جمعی زلف سیاہ کے بھندوں میں گرفتار کیا جاتا ہے تو جمعی رُخِ انور کی ضیاباریوں سے ان کے قلب و جان کوزندہ کیا جاتا ہے۔ بھی بُعد سے آزمایا جاتا ہے۔ بھی قرب سے نواز اجاتا ہے۔ بھی بیخو دی، استغراق اور محویت میں مست کیا جاتا ہے تو بھی خوف وہیت کی آگ میں جلایا جاتا ہے۔ بھی بلبل کی طرح رُوئے گل پر شار ہونے کی دعوت دی جاتی ہے تو بھی ستمع کسن پردیوانہ دارجلایا جاتا ہے۔غرضیکہ محبوب حقیق کے ناز داندازعشوئے غمزے بدلتے رہتے ہیں اور عاشق صا دق ہر حال میں خوش وخرم رہتا ہے۔اس کیے کہ دوست کا جلال اور جمال دونوں محبوب ہیں۔قرب میں وہ صفتِ جلال کا مشاہدہ کرتے ہیں اور بُعد میں جمال کا اور بھی اس کے برنکس معاملہ ہوتا ہے۔ان کی گربہ وزاری،ان کے غم واندوہ،ان کے بھر وفراق،ان کے وصل و انبساط، ان کے ذوق وشوق، ان کے شعرو تخن، ان کے وجد و حال، ان کے علم و دانش، ان کی جدوجهد،ان کی کاوشوں،قربانیوں، جال نثاریوں کا مرجع،ان کامنجا،ان کا ملجا،ان کا ماوی،ان کی جان،ان کی عزت،ان کی شان،ان کی آن،ان کی بان،ان کے دین،ان کے ایمان،ان کے وهرم،ان کے بعرم،ان کی شرم،ان کے زُہد،ان کے تقویٰ،ان کے جج،ان کی زکوۃ،ان کے صوم، ان کی صلوق، ان کی زندگی اور ان کی موت کا مقصد و مدعا، غرض و غایت محبوب حقیقی کی رضا ہوتی ب-(سمس الفقرا)

پس این محبوب حقیقی کی رضا کی خاطر وہ ہر تنگی وترشی برداشت کرتے ہیں خواہ وہ ظاہری ہو یا

باطنی۔اولیااللہاورفقراکی حیات طیبات اس کی گواہ ہیں کہ ان کی ظاہری زندگی بھی مسائل اور تکلیفوں سے پُرتھی جس قدر تنگی وہ ظاہری زندگی میں برداشت کرتے ہیں اس سے بُن گنازیادہ صبر آزما ان کے باطنی حالات ہوتے ہیں جن سے گزرنے کے بعد ان کے لیے ظاہری زندگی کی تنگیاں اور پریشانیاں سہنا کچھ فاص مشکل نہیں رہتا ہے۔ یوں بھی سخت باطنی احوال سے گزر کرنہ صرف ان کی ہمت وحوصلہ کو بہت زیادہ ہو تھا دیا جا تا ہے اور انہیں صبر کی بہت زیادہ تو فیق مل جاتی ہے بلکہ انہیں سنلیم ورضا کے اس مقام پر پہنچا دیا جا تا ہے جہاں وہ ہر حال میں اللہ سے راضی رہتے ہیں۔ ہیں۔ بہنے حالات میں بھی وہ پُرسکون رہتے ہیں۔

اس کے برعکس جولوگ باطن میں اللہ کے قرب کے سفر پر گامزن نہیں ہوتے ان کی ظاہری زندگی میں خواہ زیادہ مصائب ہوں یا کم لیکن قرب الی کی کمی کی وجہ سے نہ انہیں صبر کی زیادہ تو فیق حاصل ہوتی ہے اور نہ ہی تسلیم ورضا حاصل کرنے کی ۔ البذاح چوٹی حجوثی مشکلات برداشت کرنا بھی ان کے لیے مشکل ہوجا تاہے بلکہ اگرغور سے دیکھا جائے تو وہ خودایسی باتوں کو بھی اپنے لیے مسئلہ بنا لیتے ہیں جو بظاہر کوئی مسکنہ بیں ہوتیں۔ ظاہری زندگی کی آسائٹوں اور ذاتی خوشیوں کے پیچھے بھا گتے بھا گتے ان کی عمر گزر جاتی ہے، اپنی انا اپنی عزت کی پرستش میں وہ بہت سے قیمتی رشتوں اور چیزوں کو گنوا بیٹے ہیں۔ایک خواہش کی تکمیل کے بعددوسری خواہش،ایک مسلے کے ال بعددوسرامسکان کی توجه ساری زندگی الله کی راه پر چلنے،اس کا قرب، دیدار اور رضایانے کی طرف ہونے ہی نہیں دیتا۔ زندگی ختم ہوجاتی ہے لیکن وہ پیجان ہی نہیں یاتے کہان کی تمام عمر کی جدوجہد بے کارگئی۔انہوں نے ان چیزوں کے پیچھے بھا گئے میں وقت گنوایا جویا توان کی تقدیر میں پہلے ہی لكهی تفیس للبذا كم كوشش اور بغیرفكر کے بھی مل جانی تفیس یاان كی تفتد پر میں لکھی ہی نہیں تفیس للبذا ہر ممکن کوشش اورفکر کے بعد بھی نہ ملنی تھیں نہ ملیں۔اگراتنی ہی جدو جہدانہوں نے اللہ کوراضی کرنے اوراس کی محبت کے حصول کے لیے کی ہوتی توان کی موت ان کے لیے ایک خوفناک اختتا منہیں بلکہ محبوب سے وصل کی خوشی کا پیغام لاتی۔ پس باطنی سفر سے محروی نے ان کی دنیاوی زندگی کی

#### ٠ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 119 ﴿ 119 اللهِ الغوشيه المُعَلِينِ اللهِ الغوشيه المُعَلِينِ اللهِ الغوشيه المُعَلِينِ ال

ثُمَّرَ قَالَ لِيُ يَاغَوُكَ الْاَعْظَمُ ٱلْإِنِّحَادُ حَالٌ لَا يُعَبَّرُ عَنْهُ بِلِسَانِ الْمَقَالِ فَمَنَ امَنَ بِهِ قَبْلَ وَرُودَ الْحَالِ فَقَلُ كَفَرَ وَ مَنْ ارَادَ الْعِبَادَةَ بَعْلَ الْوَصُولِ فَقَلُ آشَرَكَ بِاللهِ الْعَظِيْمِ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا ''اے غوث الاعظم'! اتحاد ایک ایسا حال ہے جو زبانی گفتگو سے بیان نہیں کیا جاسکتا پس جس نے واردات حال سے پہلے اُسے مان لیااس نے کفر کیا اور جس نے وصولِ محویت حال کے بعد عباوت کا ارادہ کیا اس نے اللہ عظیم کے ساتھ شرک کیا''

شرح: فقر کے اس باطنی سفر کی انتہا فنا فی اللہ بقاباللہ کے مقام پر پہنچ کر وصال الہی کا حصول ہے جے مندرجہ بالاعبارت میں ''اتحاد' کے لفظ سے ظاہر کیا گیا ہے۔ یہا فاترین مقام ہے جس تک چنے جے شار باطنی مقامات طے کرنے پڑتے ہیں اور اس تک رسائی صرف اللہ کے چنے ہوئے خاص الخاص بندوں کو ہی حاصل ہوتی ہے۔ یہاں اتحاد سے در حقیقت مراد تو حید ہے یعنی اللہ واحد کے ساتھ یکنا و یک وجود ہوکر واحد ہوجانا جس طرح قطرہ سمندر میں اپنا وجود فنا کر کے خود سمندر ہوجاتا ہے، پھراس قطرے کی کوئی ذاتی شناخت نہیں رہتی بلکہ اس کی شناخت سمندر ہی جانتا ہے۔ قطرے نے سمندر ہی جانتا ہے میصرف وہ قطرہ ہی جانتا ہے۔ ورکوئن ہیں۔ ہے ورکوئن ہیں۔ ہے اورکوئن ہیں۔

صوفیا کرام بھی"روح" کو ہمیشہ اللہ کے نور کے سمندر سے اُٹھنے والی ایک لہرسے تعبیر فرماتے ہیں

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ الرسالة الغوشيه المركب المرسالة الغوشيه المركب المرسالة الغوشيه المركب المرسالة الغوشيه المركب المركب

جواس دنیا میں آمد کے وقت اپنے اصل ہے، اپنے سمندر سے جدا ہوکر جسم انسانی میں قید کر دی جاتی ہے۔ بیروح ہمیشہ اپنے اصل کی طرف لوٹے اور اس سے ملنے کے لیے بے چین رہتی ہے لیکن انسان کی جسمانی ضروریات اس کے دماغ پر اس قدر حادی رہتی ہیں کہ وہ اپنی روحانی ضروریات کی طرف ہجھی توجہ ہی نہیں دیتا بلکہ وہ اپنی روح کی بے چینی کو بھی جسم کی ضروریات سے میں منسوب کرتا رہتا ہے۔ پس بیلہرا پنے سمندر کی طرف لوٹے کے سفر سے محروم رہتی ہے اور جولہر سمندر کی طرف لوٹے کے سفر سے محروم رہتی ہے اور جولہر سمندر کی طرف لوٹے نہیں وہ ساحل کی ریت میں جذب ہوکر اپنا وجود ہمیشہ ہمیشہ کے لیے کھودی تی سمندر کی طرف لوٹے وجود ہمیشہ ہمیشہ کے لیے کھودی تی سمندر کی طرف لوٹے اور جھی منزل نہیں یاسکتی۔ بقول علامہ اقبال اُن

موج ہے دریا میں بیرونِ دریا کچھ نہیں

وحدت کا جہان وہم وہم وہم ہے بالاتر ہے جہاں تک عقل کی رسائی نہیں بلکہ اتحاد یعنی تو حید کو بیجھنے کے لیے اللہ کے ساتھ وصال پاکر ہمہ تن تو حید ہونا پڑتا ہے۔ راوفقر قبل و قال کی راہ نہیں ہے بلکہ مشاہدات اور احوال کی راہ ہے جو باطن میں طے ہوتی ہے کیونکہ تمام عالم انسان کے اندر موجود ہیں۔ جوان باطنی عالموں یعنی ملکوت اور جبروت سے گزر کر لاھوت لا مکان تک پہنچ جائے اور فنافی اللہ بقا باللہ کا مرتبہ پاکر انسان کامل بن جائے وہی حق الیقین سے اس ذات کی واحد انبیت کی تصدیق کرنے والا ہوتا ہے۔ اس مرتبے پر پہنچے بغیر محض ذبانی گفتگوسے وصال اور تو حید کے متعلق بیان کرنا اور حق الیقین کا مرتبہ حاصل کے بغیر محض قبل و قال سے واحد انبیت پر پہنچنے کا دعو کا کرنا کفر

فنافی الله بقابالله کے مرتبہ پر پہنچنے والاصاحب تو حیدانسان کامل عبودیت وربوبیت کا کامل مظہر ہوتا ہے۔ ایک ہے۔ بظاہر وہ عبد ہوتا ہے لیکن عام بندوں سے اس کا مرتبہ اور مقام اعلیٰ واولیٰ ہوتا ہے۔ ایک جہت سے وہ مقام عبودیت پر ہوتا ہے اور دوسری جہت سے مقام ربوبیت پر ہوتا ہے لین ایک لحاظ سے وہ عبد ہوتا ہے اور دوسرے لحاظ سے صور حبیبا کہ الله تعالیٰ نے حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام سے ارشا وفر مایا:

#### ٠﴾ ﴿ إِنَّهِ ٠٠﴾ الرسالة الغوشيه ﴿ 121 ﴿ 121 اللهِ ١٤٠٠ عَلَيْهِ ٠٠﴾ إِنَّهُ ١٤٠٠ عَلَيْهِ عَلْمُ ع

اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

ترجمہ: آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) فرماد یجھے کہ میں تمہاری مثل بشر ہوں لیکن مجھ پروی اترتی ہے۔
آیت کے پہلے جھے کے مطابق حضور علیہ الصلاق والسلام بشراور عبدتو ہیں لیکن آیت کے دوسر سے
حصے میں اللہ پاک نے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے عظیم الشان بلند مرتبہ کے بارے میں بھی آگاہ
کر دیا کہ دل کے اندھوں کو یہ بھی بتا دو مجھ پروی اترتی ہے۔ اب وی سی عام انسان پرتو نازل نہیں
ہوتی بلکہ دی انبیا کا ہی خاصہ ہے۔ اللہ سے وصال یا فتہ صاحب تو حید انسان کامل کا بشری رخ عبد
اور باطنی رخ محو ہوتا ہے اس لیے وہ عبد ہ ہے۔ علامہ اقبال رحمتہ اللہ علیہ جاوید نامہ میں فرماتے
ہیں:

پیش او گیتی جبین فرسوده است خویش را خود "عَبُرُهُ" فرموده است

ترجمہ:حضورِ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیشان ہے کہ زمانہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سامنے بیشانی جھکائے ہوئے ہوئے ہے بین زمانہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہی کے عظم پر چل رہا ہے۔حضورِ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خودا پے آپ کو 'عَبُدُهُ'' کہا ہے۔

عُبُدُهٔ از فهم تو بالاتر است زال که او جم آدم و جم جوہر است

ترجمہ: عَبُدُهٔ تیری عقل وقہم سے بالاتر ہے آپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم بشر بھی ہیں اور جو ہر (نور) بھی۔

جوہرِ او نے عرب نے عجم است آدم است و ہم ز آدم اقدم است ترجمہ:آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حقیقت (جوہر، نور) نہ تو عربی ہے اور نہ عجمی ۔حضورِ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں تو بشر (انسان) کیکن آدم علیہ السلام سے بہت پہلے ہیں۔

# وَ الرسالة الغوثيه الرسالة الغوثيه المرسالة الغوثية المرسالة ا

عُبُدُهٔ صورت گِ تقدیر با اندره ویرانه با تغییر با

ترجمہ:عُبُدُهٔ تقدیر کاصورت گرہے۔اس کے اندرویرانے بھی ہیں اور تغییرات بھی ہیں۔

عُبُدُهٔ ہم جال فزا ہم جان ستان عُبُدُهٔ ہم شیشہ ہم سلّب گران

ترجمہ: عَبُدُهٔ جان فزابھی ہے اور جان ستال بھی ، شیشہ بھی ہے اور سنگ گرال بھی۔اس شعر میں قرآن پاک کی اس آیت مبارکہ کی طرف اشارہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بشیر (خوشخری سانے والا) اور نذیر (ڈرانے والا) بنا کر بھیجا گیا ہے۔

عبد دیگر عُبُدُهٔ چیزے دگر ما سرایا انتظار او منتظر

ترجمہ: عبد (عام انسان) اور ہے اور عُبُدُهٔ اور ہے۔ عبد اور عُبُدُهٔ میں فرق بیہ ہے کہ عبد خدا کی توجہ کا منتظر رہتا ہے اور عُبُدُهٔ کی شان بیہ ہے کہ خود خدابید کھیار ہتا ہے کہ میر اعْبُدُهٔ کیا چاہتا ہے۔

ترجمہ: عَبُدُهٔ دراصل دہر (زمانہ) ہے اور دہر (زمانہ) دراصل عُبُدُهٔ ہے۔ عُبُدُهٔ زمان ومکان ( Time ) ترجمہ: عُبُدُهٔ دراصل دہر (زمانہ) ہے اور دہر (زمانہ) دراصل عُبُدُهٔ نے۔ and Space ) دونوں کی قیدسے بالاترہے۔

عَبْدُهٔ با ابتدا بے انتہا است عَبْدُهٔ را صبح و شام ماکجاست

ترجمہ: عَبُدُهٔ کی ابتدا تو ہے کین اس کی انتہانہیں ہے۔ عَبُدُهٔ کی ہماری طرح صبح وشامیں (زمانہ) نہیں ہیں۔

حضورِ اکرم صلی الله علیه وآله وسلم کی ابتدا (تعین اوّل) توہے که آپ صلی الله علیه وآله وسلم کے نورکو

# وَ الرسالة الغوشيه الرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة ال

سب سے پہلے اللہ نے اپنے نور سے جدا کیالیکن آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی انتہانہیں ہے کیونکہ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نور حق کی طرح لا انتہا ہیں۔

کس زیر عَبُدُهٔ آگاه نیست عَبْدُهٔ آگاه نیست عَبْدُهٔ جزیر الله نیست

ترجمہ: کوئی بھی انسان عبدہ کے رازے آگا فہیں ہے۔عبدہ سرِ الله کے سوااور پھی ہے۔

لَا اِللهَ سَيْغ و دمِ او عَبُدُهُ فَاللهَ سَيْغ و دمِ او عَبُدُهُ فَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَبُدُهُ وَالله فَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مَال

ترجمہ: لَا اِللهٔ (نفی نہیں ہے کوئی موجود) تکوارہے (یعن غیر معبودوں کوئل کرنے والی) تواس کی دھار (اس تکوار کو جمہ: لَا اِللهٔ (نفی نہیں ہے کوئی موجود) تکوار ہیں سمجھنا جا ہتا ہے تو سنو' تھُوعبدہ'' ہے۔ یعنی جسے ' تعربُدُہ'' بی ' تھو'' ہے۔ ' تعربُدُہ'' بی ' تھو'' ہے۔

عُبْدُهٔ چند و چگونِ کا تنات عَبْدُهٔ رانِ درونِ کا تنات

ترجمہ: عَبُدُهٔ کا سُنات کی حقیقت ہے۔ عَبُدُهٔ کا سُنات کے اندر کا راز ہے گویا عَبْدُهٔ فیہوتا تو اس کا سُنات کا بھی کوئی وجود نہ ہوتا۔

> معا پیدا گردد زین دو بیت تا نه بنی از مقام "مَارَمَیْتَ"

ترجمہ: جب تک تو عَبُدُهٔ کومقام ' مّارَ مَیْت ' سے نہ سمجے گا تو حقیقتِ حال تجھ پر منکشف نہ ہوگ ۔ جنگ بدر میں آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کفار کی طرف کنگریاں چینکیں جس سے کفار کی افواج بھاگ کھڑی ہو کیں قرآنِ کریم میں اس واقعہ کوسورۃ الانفال میں یوں بیان کیا ہے وَ مّا دَمَیْت اِدْ مَیْت اِلّٰ مَیْت وَلَیْ قَالِ کُلُو الله تَعَالَی الله تعالَی الله تعالَی الله تعالَی الله تعالی میں ہیں۔ 'اس شعر میں آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اسی شانِ وحدت کی طرف اشارہ ہے کہ نے چینکی ہیں۔' اس شعر میں آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اسی شانِ وحدت کی طرف اشارہ ہے کہ

#### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 124 ﴿ 124 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ 124 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ المِنْ اللهُ اللهُ

#### آپ سلی الله علیه وآله وسلم کے مقام کو سجھنے کے لیے اس آیت کو سجھنا ضروری ہے۔ بگذر از گفت و شنود اے زندہ رود غرق شو اندر وجود اے زندہ رود

ترجمه: الرَّوْعَبُدُهُ كَي حقيقت سے آگابى وآشنائى جا بتا ہے تو قبل وقال چھوڑ اوراينے وجود ميں غرق موجا \_ يعنى معرفتِ ذاتِ تِن تعالى حاصل كرتو تجه يرعُبُدُهُ كى حقيقت آشكار موجائے گي \_ پس انسان کامل کا رُخ بشریت اس کی عبودیت کا اظہار ہے جبکہ اس کا باطنی رُخ اس کے اللہ تعالی كے ساتھ اتحاد كوظا ہركرتا ہے جيسا كەحضرت بخي سلطان باھو رحمته الله عليه فرماتے ہيں'' نه وہ خدا ہوتے ہیں اور نہ خدا سے جدا'' کیکن بشری لحاظ سے تمام شرعی امور کی پیروی کرنااس پرلازم ہے کیونکہ شریعت ظاہری ہ کین وقوانین اور ضابطہ حیات کا نام ہے جو کہ ظاہری امور اور معاملات مے متعلق ہے۔ بعض لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ وحدت پر پہنچ کرتمام شری امور اور عبادات انسان پر ساقط موجاتی ہیں وہ سراسرغلط کہتے ہیں۔حضور علیہ الصلوۃ والسلام جوصاحبِ قرآن وشریعت ہیں، جواللہ تعالیٰ سے قرب و وصال کی انتہا لینی قاب قوسین تک پنچے انہوں نے بھی ظاہری شریعت کی نفی نہیں کی بلکہ ہر تھیم خدا کی یابندی کی اور تمام ار کانِ اسلام کی ادائیگی پر کاربندر ہے۔ حتى كه حضور عليه الصلوة والسلام في فرمايا دمين ايك دن مين سومر تبداستغفار كرتا مون جبكه حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام ہرفتم کے گناہ اور خطاؤں سے یاک ہیں۔شرح طلب عبارت میں الله پاک کے اس فرمان کہ جس نے وصال کے بعد اللہ کی عبادت کا ارادہ کیا اس نے شرک کیا 'سے مرادیہ ب كه وحدت كم رتبه يرالله ياك سے وصال كے بعد انسان كامل موجا تا ہے اوراس كى اپني كوئى مرضی ، کوئی خواہش اور ارادہ باقی نہیں رہتا جیسا کہ اللہ یاک نے حضور علیہ الصلوۃ والسلام کے متعلق فرمايا:

☆ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى (سورة النجم - 3)

ترجمہ: اوروہ این خواہش سے کلامنہیں کرتے ۔

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 125 ﴿ 125 الله الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة ال

پس خواہش اور مرضی سے بات کرنا تو دورانسانِ کامل اپنی مرضی سے ایک قدم بھی نہیں اُٹھا تا۔ حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ پنجا بی ابیات میں فرماتے ہیں:

أحد جد دِتِّ وكهالى، از خود هويا فانى هُو قرب وصال مقام نه منزل، نال أوضح جسم نه جانى هُو نه اوضح عشق محبت كائى، نه اوضح كون مكانى هُو عيول عين تهيوسے باهو ، ير وحدت سجانى هُو

مفہوم:مقام احدیت میں جب اللہ تعالیٰ نے بچلیٰ ذات فرمائی تو دوئی ختم ہوگئی اور میں ذات میں فنا موكر فانى اور توحيد مين فنا موكر مهمة ن توحيد موكيا يعنى فنافى هُو موكيا - يبال يرقرب ووصال، مقام و منزل ، عشق ومحبت ، جسم وروح اور کون ومکان کا تصورختم ہوجا تا ہے۔حضرت بخی سلطان باھورحمتہ الله عليه فرمات بي كداس حال مين ہم وحدت سبحاني كاد وعين " (هوبهو) هو كئے \_ (ابيات باحوكال) ارادہ چونکہ نیت کا نام ہے اور نیت باطنی عمل ہے اور وحدت کے مرتبہ پر انسان کے باطن میں صرف اورصرف الله کی ذات موجود ہوتی ہے کیونکہ نفس تو تزکیہ کے بعد مطیع وفر مانبردار بن کرمطمئنہ کے مقام پر پینے چکا ہوتا ہے تو اللہ سے وصال پانے والا انسان کامل عام مسلمانوں کی طرح عبادت كرنے كا دعوىٰ نہيں كرتاليكن برلمحه عبوديت وبندگى ميں مشغول ہوتا ہے۔اس كى عبادت صرف نماز روزه، وردوظا نَف اورتسبیجات تک ہی محدوذہیں ہوتی ۔ ظاہری عبادت کاتعلق چونکہ جز ااور ثواب سے ہے اور انسان کامل کا ہر عمل اللہ کے لیے خالص ہوتا ہے اس کیے اسے جزا و ثواب کی کوئی تمنا نہیں ہوتی لہذا وہ اینے اعمال کوعبادت کا نام نہیں دیتا اس کی عبادت صرف اللہ کا دیداراوراس کا عشق ہے۔اسی عشق کے عالم میں وہ اپنا ہر عمل سرانجام دیتا ہے جو کہ اللہ کے ہاں عبادت شار ہوتا ہے۔اس کا سونا عبادت، اس کا جا گنا عبادت، اس کا چلنا عبادت، اس کا بیٹھنا عبادت، اس کا کھانا پینا عبادت،اس کا بیوی بچوں کے یاس بیٹھنا عبادت،اس کا ملازمت یا کاروبار کرنا عبادت غرضيكهاس كا برعمل عبادت موتا ہے۔اس كى طلب بس الله كى رضا اوراس كا ديدار موتا ہے۔

بقول شاعر:

ہم رندوں کی محفل میں ہر رسم عبادت ہوتی ہے دلبر کو بٹھا کر سامنے چبرے کی تلاوت ہوتی ہے

لہذا انسانِ کامل کے لیے باطن میں عبادت کی نیت اور ارادہ کرنا کفر ہے کیونکہ عبادت بندگی کا اظہار ہے اور بندگی اس بشری وجود کے لیے ہے نہ کہ اس باطن کے لیے جہاں صرف اللہ ہے۔ حضرت سخی سلطان باھُورجمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

الله موجاتا برجوجاتا با جوهم مرتبه عبودیت سے نکل جاتا ہے اور مرتبه ربوبیت پر بی کی کرفنا فی الله موجاتا ہے وہ ہروقت مشاہدہ جمال حق میں غرق رہتا ہے اُس کا بھلاعبادت ومجاہدہ سے کیا کام؟ (مین الفقر)

اس کیے اللہ تعالیٰ کے فرمان سے معلوم ہوا کہ اتحاد کو قبل وقال اور زبانی گفتگو سے نہیں سمجھا جاسکتا ہے وہ حال کی بات ہے۔ گفتگو علم کی بنا پر کی جاتی ہے اور علم عقل کی بنا پر سیکھا جاتا ہے اور وحدت کے اس مقام تک عقل کی رسائی نہیں ہے۔ اس کے متعلق تو حضرت بنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ نے رسالہ روحی شریف میں فرمایا ''انتہائی سوچ بچار کرتے عقل کے ہزاروں قافے سنگ ارہو گئے کیکن اس کی ماہیت کونیں سمجھ یائے''

پس جس نے کسی شے کی لذت چکھی ہی نہیں وہ اس کے ذا نقہ کو کس طرح بیان کرسکتا ہے! اسی طرح جووحدت ِالٰہی تک پہنچ کر تو حید کے سمندر میں غوطہ زن ہی نہیں ہواوہ اس حال کو کیسے بیان کر سکتا ہے؟

تو حید کو سمجھنے کے لیے عقل وشعور کی نہیں بلکہ عشق کی ضرورت ہے کیونکہ جہال عشق کی رسائی ہے وہاں عقل وفہم کی رسائی نہیں۔ وہاں عقل وفہم کی رسائی نہیں۔ عشق آفاقی وساوی جذبہ ہے جوعقل سے بالاتر ہے۔اسی بنا پر رسالہ روحی شریف میں حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ نے اللہ پاک کی ذات کو حضرت عشق کے نام سے یا دفر مایا۔

# • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 127 ﴿ 127 اللهِ الغوشيه المُعْلِقِ اللهِ اللهِ الغوشيه المُعْلِقِ اللهِ الغوشيه المُعْلِقِ اللهِ الغوشية المُعْلِقِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ الغوشية المُعْلِقِ اللهِ الغوشية العُوشية المُعْلِقِ اللهِ الغوشية المُعْلِقِ اللهِ الغوشية المُعْلِقِ اللهِ الغوشية المُعْلِقِ اللهِ الغوشية المُعْلِقِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ اللهِ اللهِ المُعْلِقِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ العُوشية المُعْلِقِ اللهِ العُوشية اللهِ المُعْلِقِ اللهِ العُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُعْلَمِ اللهِ المُعْلِقِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُعْلِقِ اللهِ المُلْمُ اللهِ الله

عشق کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی ذات تک پہنچنے کے متعلق حدیثِ قدی میں اللہ پاک ارشاد فرما تا ہے:

مَنْ طَلَبَيْ فَقَلُ وَجَدَنِي وَمَنْ وَجَدَنِي عَرَفَيْ وَمَنْ عَرَفَيْ وَمَنْ عَرَفَيْ آحَبَّيْ وَمَنْ آحَبَّيْ فَكَ الْحَبَّيْ فَعَلَ الله عَمْ فَعَلَ عَرَفَيْ وَمَنْ عَرَفَيْ الْحَبَيْ فَعَلَ الله عَشَقَيْ وَمَنْ عَشَقَيْ فَتَلْتُهُ وَمَنْ قَتَلْتُهُ فَعَلَ عَرَبَتْ وَانَا دِيَّتُهُ

ترجمہ: جومبری طلب کرتا ہے پس تحقیق وہ مجھے پالیتا ہے اور جو مجھے پالیتا ہے وہ مجھے پہچان لیتا ہے اور جو مجھے پالیتا ہے وہ مجھے اور جو مجھے پہچان لیتا ہے وہ مجھ اور جو مجھے پہچان لیتا ہے وہ مجھ سے محبت ہوجاتی ہے اور جھے مجھے سے مشتق کرنے لگتا ہے اسے میں قتل کر دیتا ہوں اور جھے میں قتل کر دوں اس کی دیت میں خود ہوں۔
دوں اس کی دیت میرے ذھے ہوتی ہے اور اس کی دیت میں خود ہوں۔

اور جسے اپنی ذات کے بدلے اللہ کی ذات مل جائے تو حید کے اس مقام پر بندہ خود عین وہی ذات بن جاتا ہے۔ اس کے متعلق حضرت جنید بغدادی رحمتہ اللہ علیہ نے فر مایا'' میر ہے جبہ کے اندر فقط ذات حق تعالی ہے اس کے سوا کچھ نیس '' بایزید بسطامی رحمتہ اللہ علیہ نے اسحاد کے اس حال میں فرمایا'' سُبھتانی منا اعظمہ شانی بعنی میری ذات پاک ہے اور میری شان بلند ہے۔''

#### \*\*\*

ثُمَّ قَالَ لِى يَا غَوْكَ الْاَعْظَمُ مَنْ سَعِدَ بِالشَّعَادَةِ الْاَزَلِيَّةِ طُولُى لَهُ لَمُ يَكُنْ مَعُنُولًا بَعْدَ عَنْدُولًا اَبَدًا وَمَنْ شَقِى بِالشَّقَاوَةِ الْاَزَلِيَّةِ فَوَيْلُ لَهُ لَمْ يَكُنْ مَقْبُولًا بَعْدَ لَيْكُونَ مَقْبُولًا بَعْدَ لَيْكُونَ مَقْبُولًا بَعْدَ لَيْكُونَ مَقْبُولًا بَعْدَ لَيْكُونَ مَقْبُولًا بَعْدَ لَيْكَ قَطَّ

ترجمہ: پھر جھے فرمایا اے غوث الاعظم اجواز لی سعادت کی بنا پر سعید ہوا پس اس کے لیے طونی (خوش) ہے اور وہ بھی گراہ نہ ہوگا اور جواز لی شقاوت کی بنا پر شقی ہوا پس اس کے لیے افسوس ہے وہ اس کے بعد ہر گزمقبول نہ ہوگا۔

شرح: از لی سعادت کی بنا پرسعید ہونے اور از لی شقاوت کی بنا پرشقی ہونے سے مرادیہ ہے کہ

ازل میں ہی انسانوں کے سعیداور شقی ہونے کا فیصلہ ہو گیا تھا جب بیہ مادی وجود بھی نہیں تھے بلکہ صرف ارواح تھیں۔وہ فیصلہ کس بنایر ہوا تھااس واقعے کے متعلق حضرت بخی سلطان ہاھو رحمتہ اللہ عليها ين تصنيف كليدالتوحيد كلال مين فرماتے بين:

عب الله تعالى نے جاہا ككن فيكون كرازكوبيان كري تو فرمايا:

اللهُ اللهُ المُؤا مَعُفِيًا فَأَحْبَبُتُ أَنْ أَعْرَفَ فَكَلَّقُتُ الْخَلْقَ لِأَعْرَفَ الْحَالَةَ لِأَعْرَفَ

ترجمہ: میں ایک پوشیدہ خزانہ تھا اس میں نے جاہا کہ میں پہچانا جاؤں تو میں نے اپنی پہچان کے ليخلوق وتخليق كيا-

اور بائیں جانب تہر وجلال سے نظر کی جس سے نارِ شیطانی پیدا ہوئی اور دائیں طرف لطف وکرم، جعیت، رحمت، شفقت اور التفات سے نظر ڈالی تو آفاب سے روشن تر نو رحمدی پیدا ہوا۔اس کے بعدالله تعالیٰ نے کن کہا تو کل وجز مخلوقات اور موجودات کی ارواح مراتب بہمراتب اور جماعت یہ جماعت اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو کرصف بہصف باادب کھڑی ہو گئیں اس کے بعد اللہ تعالیٰ WWW.Sultan نے فرمایا:

اكَسْتُ بِرَيِّكُمُ (سورة الاعراف 172)

ترجمه: كيامين تبهارارت نبيس مول؟

سب ادنی واعلی ارواح نے جواب دیا:

🖈 قَالُوُا بَلِي (سورة الاعراف\_172)

ترجمہ:انسب نے کہاہاں کیوں نہیں (توبی ماراربے)۔

قَالُوْا بَالَى كَهِنِي رِبِعِض ارواح اسى وفت منكراور پشيمان هو كنين جو كه كا فرول ،مشركول ،منافقول اوركاذبول كي ارواح تضين اور بعض ارواح قَالُوْ ابَلْي كَهِني سيخوش تضين اورآ واز السَّ بِرَيِّكُمْ ير مسرور ہو گئیں۔اس کے بعد اللہ تعالی نے فرمایا ''اے ارواح! جو پچھتم جاہتی ہو مانگوتا کہ میں عنهبیں عطا کروں'۔ اس پرسب ارواح نے کہا'' خداوند! ہم تجھ سے تجھی کو مانگتے ہیں'۔ اس پراللہ

تعالی نے ارواح کے باکیں ہاتھ پرونیا اوراس کی زینت، آرائش، زیبائش اور نظارے ارواح کے سامنے پیش کیے جس پر شیطان نفسِ امارہ کی مددسے دنیا میں داخل ہو گیا اور جیسے ہی دنیا میں آیا تو اس نے بلند آواز سے چوبیں (24) بانگیں دیں جس پرنو (9) حصدارواح شیطان کی إن بلند اور خوش آواز بانگوں کوئ کر شیطان کی راہ پر چل دیں ۔وہ چوبیں شیطانی بانگیں ہے ہیں:
1 - سرود کی بانگ \_ 2 - حسن پرتی کی بانگ \_ 3 - انا، خواہشات نفس اور مستی کی بانگ \_ 4 - شراب نوشی کی بانگ \_ 5 - ترک نماز کی بانگ \_ 5 - سرود اور گانے کے اسباب نوشی کی بانگ \_ 5 - ترک نماز کی بانگ \_ 5 - سرود اور گانے کے اسباب جیسا کہ طنبورہ ، باجا، ڈفلی، وف اور ڈھول اور ان جیسے دیگر ناشائستہ آلات کی بانگ \_ 8 - ترک جساس کے عاصب کی بانگ \_ 9 - کینہ کی بانگ \_ 9 - کینہ کی بانگ \_ 10 - کود پہندی کی کونٹ کی بانگ کی بانگ کی کود پر 10 - کود پہندی کی کود پہندی کی بان

بانگ\_17\_فيب كى بانگ\_18\_شرك كى بانگ\_19\_كفركى بانگ\_20- جهالتكى

بانگ \_21 \_ جھوٹ کی بانگ \_22 \_ بدگمانی کی بانگ \_23 \_ بدنظری کی بانگ \_24 \_طمع کی

جوان صفات کواختیار کرتا ہے اس کی روح اس گروہ سے ہے جس نے شیطانی بانگوں کوسنا۔ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے ارشا دفر مایا:

र्डा विंद्र विंदी के

بانگ

ترجمه:وه ويبابی ہے جبيبا پہلے تھا۔

جس نے شیطان سے تعلق جوڑ ااوراس کی پیروی کی وہ مراتب دنیا پر ہے اور وہ دنیا کو پہند کر کے دنیا میں غرق ہو گیا۔ ان نو حصہ ارواح میں سے ایک حصہ ارواح حق تعالیٰ کے حضور عاجزی سے کھڑی رہیں۔ اللہ تعالیٰ نے لطف و کرم سے فرمایا'' اے ارواح! مجھ سے جو چاہتی ہو ما تگوتا کہ میں متہمیں عطا کروں'' باقی ایک حصہ ارواح نے کہا'' خداوند! ہم جھے سے تجھی کو چاہتی ہیں' ۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے دائیں ہاتھ پر جنت ، حور وقصور ، جنت کی نعمتوں کی لذت اوراس کی تمام زینت

اور زیبائش کوارواح کے سامنے پیش کیا تو نوحصہ ارواح جنت کی طرف آگئیں۔ان میں سے جو ارواح سب سے پہلے جنت میں داخل ہوئیں وہ اہلِ تقویٰ کی تھیں جنہوں نے خوش آ وازی سے تقویٰ کی با نگ دی جے سنتے ہی دیگر متقین جیسا کہ عالم، فاضل، عامل اور پر ہیزگاروں کی ارواح جنت میں داخل ہو گئیں اور شریعتِ جمری پر ثابت قدم رہیں۔ باتی ایک حصہ ارواح حق تعالیٰ کے حضور کھڑی رہیں۔اللہ تعالیٰ نے لطف و کرم سے فرمایا ''اے ارواح! مجھ سے جو چاہتی ہو ما نگ لو تناکہ میں تمہیں عطا کروں' ان ارواح نے جواب ویا ''غداوند! ہم تجھ سے تجھی کو چاہتے ہیں' ۔ تاکہ میں تمہیں عطا کروں' نان ارواح نے جواب ویا ''غداوند! ہم تجھ سے تجھی کو چاہتے ہیں' ۔ حتی کردنیا و تقیٰ کی باگوں کی ہزاروں آ وازیں بھی ان کے کانوں تک نہ پہنچیں کیونکہ وہ اشتیاق کے ساتھ ونافی اللہ نوراور بقایا للہ حضور کی حالت میں غرق رہیں۔ (کلیدالتو حید کلاں)

حضرت بخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ نے ازل میں وقوع پذیر ہونے والے اس واقعہ کونہایت ہی تفصیل سے بیان فر مایا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ازل سے ہی جنہوں نے دنیا کونتخب کیا اور شیطان کی احتاع کی وہ منافقوں ، کا ذبوں اور مشرکوں کی ارواح ہیں اور جو جنت اور اس کی نعتوں کی طرف مائل ہوئیں وہ اہل تقوی کی ارواح ہیں لیکن جونہ دنیا وشیطان کی جانب متوجہ ہوئیں اور فہ جنت اور اس کی نعتوں کی طرف مائل ہوئیں وہ انہیا ، فقر ااور اولیا کی ارواح ہیں ۔ پس اسی وقت فہ جنت اور اس کی نعتوں کی طرف مائل ہوئیں وہ انہیا ، فقر ااور اولیا کی ارواح ہیں ۔ پس اسی وقت فیصلہ ہوگیا کہ کون سعید ہوگا اور کون شق ہوگا ۔ کون اس دنیا میں آ کر بھی نفس وشیطان کی راہ پر چلے گا اور کون اس دنیا کی رنگینیوں میں بھی ثابت قدم رہتے ہوئے اپنی توجہ اللہ کی جانب مبذول رکھے اور کون اس دنیا کی رنگینیوں میں بھی ثابت قدم رہتے ہوئے اپنی توجہ اللہ کی جانب مبذول رکھے

اسى واقعه كے متعلق حضرت جنيد بغدادي اپنى كتاب معالى الهم ميں فرماتے ہيں:

الله تبارک و تعالی نے جب مخلوق کو پیدا کر لیا تو پھراس مخلوق کے سامنے اس دنیا کواس کی متام ترخوبصور تیوں اور رعنا ئیوں کے ساتھ پیش کیا۔ اس پراس دلفریب اور دلکش دنیا کو ہرا یک ہزار انسانوں میں سے صرف ایک انسان نے پیند نہ کیا لیکن نوسوننا نوے انسانوں نے دنیا ہی پیندک ۔ پھر جب دنیا کو نہ چا ہے والے ایک کے سامنے اللہ تعالی تعالی نے جنت اور اس کی تعمین رکھ دیں تو

#### وَ ﴿ إِنَّهِ الرَّسَالَةِ الْغُوشِيرِ ﴾ [131] ﴿ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ان چنے ہوئے فی ہزارانسانوں میں سے صرف ایک انسان نے اس جنت سے بھی مند موڑ لیا۔اس مقام وموقع پراللد تبارک و تعالی کی جانب سے ارشاد ہوا کہ اے میرے بندوں کی جماعت! تونے د نیااور جنت دونوں کی برواہ نہیں کی۔ انہیں بھی محکرادیا ہے۔ آخرتم کیا جا ہے ہو!اس جماعت کے انسانوں نے عرض کی کہاہے ہمارے مالک ومولی! تؤہی ہمارے حال اور طلب سے خوب واقف ہے اور بیجی تو جانتا ہے کہ ہم کیا جائے ہیں۔اس مقام ومنصب پراللہ جل شانۂ کا ارشاد ہوا کہ مجھے خبر ہے کہتم صرف اور صرف مجھے جاہتے ہو لیکن تہاری اس جاہت کا بھی ہارے یہاں امتحان لیا جائے گا کہتم اپنی اس طلب اور آرزو میں کس قدر صادق اور ثابت قدم ہوتہ ہیں مصائب اورمشکلات کی سخت آزمائشوں میں سے گزرنا ہوگا۔ آسانی بلائیں بھی تمہیں تمہاری استطاعت کےمطابق آن گھیریں گی۔ یہ بلائیں اس قدر بڑی اور پوجھل ہوں گی کہان کا بوجھ زمین اور آسان بھی اٹھانے سے عاری ہوں گے۔لیکن اے میرے بندو! اگرتم ان مصائب، د کھوں اور بلاؤں کے اور دھام میں بھی ثابت قدم رہو گے اور صبر سے کام لو گے تو پھر میں (اللہ تبارک دنعالی عمهیں اپنے قرب سے نوازوں گا۔وہ تمہارے کیے کافی ہوجائے گا۔تم یراین تجلیات کی فراوانی فرما دوں گا۔ میں تنہیں تمہارے صبر اور ثابت قدمی کے باعث روحانی لذتوں سے متصف کر دوں گا۔ تبہارے حجابات بھی دور فرما دوں گا۔ پھرالی صورت میں تبہاری نگاہیں ایک خاص فتم کی بصیرت سے فیض باب ہوں گی۔اس بصیرت سے تم اینے خدا کی بردائی اورعظمت اور جاہ وجلال کو کمل طور پر دیکھنے کے لائق ہو گے۔اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان س کرایسے چنیدہ عارفوں کی جماعت نے کہا کہا ہے ہمارے والی اور مالک وخالق اور بروردگار! توجس طرح اور جو حاہتا ہے وہی ہارے لیے کردے۔ ہمیں جس بھی طرح جاہے آز مالے کیونکہ تُوتو ہم پر ہرطرح سے فائق اورغالب ہے۔(معالی اہم)

حضورعليهالصلوة والسلام نے ارشا دفر مايا:

السَّعِينُ سَعِينٌ فِي بَطْنِ أُمِّهِ وَالشَّقِيُّ شَقِيٌّ فِي بَطْنِ أُمِّهِ ﴿ السَّعِينُ السَّعِينُ السَّاسِ السَّاسِ السَّاقِينَ السَّاسِ السَّا

# • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 132 ﴿ 132 الرسالة الغوشيه ﴾ • المعالمة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة

ترجمہ: سعید اپنی مال کے پیٹ سے ہی سعید ہے اور شقی اپنی مال کے پیٹ سے ہی شقی ہے۔ (بحوالہ سرّ الاسرار \_تصنیف لطیف سیّدناغوث الاعظم شخ عبدالقادر جیلانیؓ)

حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام کی مندرجہ بالا حدیث بھی اس طرف اشارہ کرتی ہے کہ سعیداس دنیا میں آنے سے قبل ہی شقی لکھا جا چکا ہے۔اس منی سعیدلکھا جا چکا ہے اور شقی اس دنیا میں آنے سے قبل ہی شقی لکھا جا چکا ہے۔اس حدیث مبار کہ سے حضرت تنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ کے بیان کر دہ واقعہ کی بھی تصدیق ہو جاتی ہے۔

جوسعید ہیں اللہ تعالیٰ نے ان کے لیے طوبیٰ کی بشارت دی ہے اور وہ بھی بھی گمراہ نہ ہوں گے۔ طوبیٰ کیا ہے؟ طوبیٰ سے مراد ہر طرح کی خوشحالی، عیش وعشرت اور خوشی ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

☆ الكَّذِينَ الْمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ طُوْلِى لَهُمْ وَحُسْنُ مَاٰبٍ 0 (سورة الرعد - 29)
ترجمہ: جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کرتے رہے ان کے لیے طولیٰ (عیش وسرت) ہے اور وہ
عمدہ ٹھکا نہ ہے۔

طوفی جنت میں ایک درخت کا نام بھی ہے جس کے متعلق حدیثِ مبارکہ ہے:

اللہ سیّد نا ابوسعید خدریؓ سے روایت ہے کہ ایک آدمی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا پوچھا''اے اللہ کے رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم کا دیار کیا اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا دیار کیا اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کرایمان لائے؟''آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا''جی واقعی جن لوگوں نے میری زیارت کی اور مجھ پرایمان لائے ان کے لیے طوفی ہے کیاں جولوگ مجھے دیکھے بغیر مجھ پرایمان لائے ان کے لیے طوفی ہے۔'اس آدمی نے پوچھا بھلا دی کے بغیر مجھ پرایمان لائے ان کے لیے طوفی ہے۔'اس آدمی نے پوچھا بھلا طوفی ہے کیا؟ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا' خطوبی جنت میں ایک درخت کا نام ہے اور یہ سو سال کی مسافت جتنا ہے۔'اس کی کلیوں کے غلافوں سے جنتی لوگوں کا لباس تیار کیا جا تا ہے۔'' (منداحہ 13277)

جن ارواح نے ازل میں دنیا وشیطان کی راہ اختیار نہ کی اور جب وہ اس دنیا میں ٹھوس مادی وجود میں آئیں تو یہاں بھی شرک کی راہ اختیار نہ کی تواہیے لوگوں کے لیے اللہ یاک نے انعام کے طوریر جنت رکھی ہے۔ یعنی جواس دنیا میں برائی ہے اجتناب کرے گالیکن آخرت میں جزا کے طوریر جنت اوراس کی نعمتوں کا خواہاں ہوگا یعنی طالبانِ عقبی میں سے ہوگا تو اس کے لیے جنت ہے جہاں حور وغلاں ہیں اور دودھ وشہد کی نہریں ہیں اور انواع واقسام کی بیشار نعتیں ہیں۔ طالبان مولی جن کی ارواح ازل میں اللہ کے حضور استفامت سے کھڑی رہیں ان کا معاملہ سب سے جدا ہے۔انہوں نے جس طرح ازل میں دنیا عقبی کی ہرلذت سے منہ موڑ لیا تھا اسی طرح وہ اس دنیا میں بھی کسی برائی اور غیراللہ کی لذت کی طرف مائل نہ ہوں گے اور نہ ہی انہیں آخرت میں جنت اوراس کی نعتوں کا لا کچ ہوگا بلکہ وہ اس دنیا میں بھی محض اللہ کی رضا اور اس کے دیدار کی طلبگار ہوں گے اور آخرت میں بھی۔ انہی طالبان مولی کے لیے جنتِ قرب ہے جہاں نہ حور و قصور ہیں نہ ہی دودھ وشہد کی نہریں۔ وہال محض اللہ کا دیدار ہوگا اور طالبانِ مولیٰ کے لیے اللہ کے دیدار سے بردھ کرلذت کسی شے میں نہ ہوگی۔ پس طالبانِ مولی اور طالبانِ عقبی دونوں کے لیے عیش اورمسرت ہے کیونکہان دونوں گروہوں نے ہی شیطان کی پیروی نہیں کی لیکن شراور برائی کی راہ اختیار کرنے والوں اور طالبان دنیا کے لیے اللہ یاک نے خبر دار فرمادیا ہے کہ وہ ہر گزمقبول نه بول گے۔جیسا کدارشادیاری تعالی ہے:

﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ٥ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ ٥ (سورة الإلال -8)

ترجمہ: توجس نے ذرّہ برابر نیکی ہوگی وہ اسے دیکھ لے گا۔اورجس نے ذرّہ برابر برائی کی ہوگی وہ اسے (بھی) دیکھ لے گا۔

جنہوں نے نیک اعمال کیے ہوں گے انہیں اس کا اجرمل جائے گا اور جنہوں نے برے اعمال کیے ہوں گے دہ ان کی سزایا ئیں گے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 134 ﴿ 134 الله الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة ا

☆ فَرِيْقٌ فِي الْجَنَّةِ وَ فَرِيْقٌ فِي السَّعِيْدِ (سورة الشورئ-7)

ボجمہ: ایک گروہ جنت میں ہوگا اور ایک گروہ دوز خمیں۔

بید دنیا کی زندگی ایک آز مائش گاہ ہونے کے ساتھ ساتھ ایک مہلت بھی ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے طالبانِ عقبی کے لیے موقع فراہم کیا ہے کہ ممکن ہے طالبانِ عقبی جنت اور اس کے انعام واکرام کی لذت چھوڑ کر اللہ سے اس کی ذات کے طالب بن جائیں اور جو طالبانِ دنیا ہیں وہ اگر طالبانِ مولیٰ نہیں بنتے تو طالبانِ عقبی ہی بن جائیں کم از کم برائی اور شیطان کی راہ سے تو کنارہ کرلیں کے سے تو کنارہ کرلیں

پس برائی کی راہ اختیار کرنے والے ازل سے شقی ہیں کیونکہ انہوں نے ازل سے ہی شیطان کی انتاع کی ،اس دنیا میں وی گئی مہلت سے بھی فائدہ ندا ٹھایا اور موقع ہاتھ سے گنوا دیا۔اس دنیا سے جانے کے بعد ان کے پاس مزید مہلت ندہوگی اس لیے اللہ کی بارگاہ میں مقبول ہونے کا دوسرا موقع ندہوگا۔انہی کے متعلق اللہ نے فرمایا کہ ان کے لیے افسوس ہے۔

#### \*\*\*

ثُمَّةً قَالَ لِيُ يَا غَوْتَ الْاَعْظَمُ جَعَلْتُ الْفَقُرُ وَ الْفَاقَةُ مَطِيَّةِ الْإِنْسَانِ فَمَنَ رَكَبَهُمَا فَقَلُ بَلَغَ الْمَنْزِلَ قَبْلَ آنُ يَقْطَعَ الْمَفَاوِزَ وَ الْبَوَادِيُ رَكَبَهُمَا فَقَلُ بَلَغَ الْمَنْزِلَ قَبْلَ آنُ يَقْطَعَ الْمَفَاوِزَ وَ الْبَوَادِيُ الْمِنَانِ كَ رَجِمَه: پهر مجھ فرمایا''اے غوث الاعظمُ ! میں نے فقراور فاقد دونوں کو انسان کے لیے سواری بنایا پس جوکوئی ان دونوں پر سوار ہوا وہ جنگلوں اور واد یوں کو طے کرنے سے پہلے ہی منزل مقصود پر پہنچ گیا۔''

شرح: الله تعالی نے چونکہ انسانوں کو اپنی معرفت و پہچان کے لیے پیدا فرمایا اس لیے وہ ان کے اپنی طرف آنے کے راستے ان طالبانِ مولی کے لیے اپنی طرف آنے کے راستے ان طالبانِ مولی کے لیے واکر دیئے ہیں تاکہ وہ اللہ کا قرب حاصل کرسکیں۔اسی کے متعلق اللہ پاک نے فرمایا کہ میں نے

ا پنی طرف آنے کے لیے انسان کے لیے دوسواریاں بنا کیں یعنی فقر و فاقہ۔اگر فقر و فاقہ کے لغوی مفہوم دیکھے جائیں تو فقرسے مراد ہے تنگدی ومحتاجی اور فاقہ سے مراد ہے فلسی ،غربت ، کھانے کو م بچھ نہ ہونا فقروفا قد کے ان معانی کے مطابق دیکھا جائے تو تنگدستی اور مفلسی میں انسان اللہ تعالیٰ کو یا دتو کرسکتا ہے کیکن اللہ کا قربنہیں یاسکتا کیونکہ انسان مختاجی و تنگدستی کے حالات میں اگر اللہ تعالیٰ کی طرف مائل ہوتا ہے تو محض اپنی مفلسی ومحتاجی دور کرنے کے لیے۔ وہ اس کے حضور گربیہ کناں ہوتا ہے تو اپنی غریبی مٹانے کے لیے۔ پس وہ انسان طالبِ مولیٰنہیں ہوتا اور نہ ہی فقر و فاقد سیکسی ومفلسی کے معانی کے لحاظ سے انسان کے لیے سواری ہوسکتی ہیں وہ بھی اللہ کے قرب

فقرو فاقد کے اصطلاحی معانی برغور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ فقر سے مراد حضور علیہ الصلوة والسلام کا وہ ور ثہ ہے جس پر آ ہے نے فخر فر مایا اور فقر کے متعلق بہت تفصیل سے گزشتہ صفحات پر بیان کیا جاچکا ہے۔لہذا فقر سے مراد وہ نعمتِ عظمیٰ ہے جس کے حاصل ہونے پرانسان اللہ کے سوا WWW.Sultan كى كامخاج نېيى رېتاجىيا كەحدىث مباركە ب:

ٱلْفَقُرُ لَا يُخْتَاجُ إِلَّا إِلَى الله ترجمه: فقراللد كے سواكسى كا محتاج نہيں۔

فاقد سے مراد ہے افلاس مفلسی، تنگرستی ۔ اصطلاحی معنوں میں دیکھا جائے تو فاقد سے مراد ہے انسان کے پاس اللہ کی ذات کے علاوہ کچھنہ ہو۔ لینی انسان کا اللہ کے ساتھ تعلق اس قدر مضبوط ہو کہ اس کے پاس خواہ ظاہری طور پر کثیر مال و دولت ہو یا نہ ہولیکن اس کے دل میں اللہ کی محبت کے سوا کچھ موجود نہ ہو۔حضرت بخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ ایسے انسان کے لیے غریب کی اصطلاح بھی استعال فرماتے ہیں''غریب وہ ہے جس کے وجود سے غیراللہ نکل گیا ہواوراس کے اندرهُو (الله تعالیٰ) کے سوالیجھ نہ ہو۔"

فقروفاقه کے اصطلاحی معنوں کے مطابق اللہ تعالی نے انہیں انسان کے لیے سواری بنایا ہے کہ جو

اِن دو چیز وں کواختیار کرلے بعنی اللہ کے قرب کے لیے فقر کی راہ اختیار کرے اور غیر ماسوئی اللہ سے نجات حاصل کرکے باطنی طور پراس قدر غریب اور مفلس ہوجائے کہ اس کے پاس طلب مولی اور محبتِ مولی کے سوا کچھ نہ بچا ہوتو اس انسان کے لیے اللہ کا قرب پانا کچھ شکل نہیں۔ یہ دونوں سواریاں انسان کے لیے قرب معرفت اور وصال کے راستے کو آسان کر دیتی ہیں بہ نسبت ورد ووظا کف اور زہد و ریاضت کے نہد و ریاضت اور چلہ شی کا راستہ بہت طویل ہے جس میں اکثر انسان کو بارہ سال یا چوہیں سال تک ریاضت کرنی پڑتی ہے تب جا کر صرف اللہ کا عرفان اور قرب حاصل ہوتا ہے وصال تو بہت دور کی بات ہے۔ جسیا کہ حضرت بہا والدین فقشجند بارہ سال میام اعظم کواپ ولی انقش کرنے کے لیے جدوجہد کرتے رہے لیکن پھر بھی ناکام رہے اور بالآخر اسی ماعظم کواپ ولی بنقش کرنے کے لیے جدوجہد کرتے رہے لیکن پھر بھی ناکام رہے اور بالآخر سیّدناغوث الاعظم شیّخ عبدالقاور جیلانی رضی اللہ عنۂ کے مزار مبارک پر حاضر ہوکر التجاکی:

یا دنتگیرِ عالم دستم مرا گبیر دستم چنال گبیر که گوئندت دنتگیر

ترجمہ:اے جہان بھر کی دشگیری کرنے والے!میری بھی دشگیری فرمائیں جس شان کے آپ ڈشگیر ہیں۔

اس پرسیدناغوث الاعظم نے اپنا دایاں ہاتھ مبارک اپنی قبرے باہر نکال کراسم الله ذات کی صورت میں ان کے سامنے کیا اور فرمایا:

اے نقشبندِ عالم نقشم چناں بہ بند نقشم خناں بہ بند کہ گوئندت نقشبند

ترجمہ: اے نقشبندِ عالم! میرے والانقش (اسم الله ذات) جمااور ایسا جما کر ہتی دنیا تک لوگ تخفیے نقشبند کے نام سے یادکریں۔

اس كے ساتھ ہى حضرت بہاؤالدين نقش بند كے قلب مبارك پراسم الله ذات نقش ہوگيا۔ ميرے مرشد كريم سلطان العاشقين حضرت تنى سلطان محمد نجيب الرحمٰن مدظلہ الاقدس اسم الله ذات

#### کے متعلق فرماتے ہیں:

یہ الله کا ذاتی نام ہے جس کے ورد سے بندے کا اپنے رب سے خصوصی تعلق قائم ہوتا ہے۔ یہ اسم پاک قرآنِ پاک میں چار ہزار مرتبہ آیا ہے۔ عارف باللہ فقرا کے نزدیک یہی اسم اعظم ہے۔ یہ نام تمام جامع صفات کا مجموعہ ہے کہ بندہ جب اللہ کو اس نام سے پکارتا ہے تو اس میں تمام اسمائے صفات بھی آ جاتے ہیں گویا وہ ایک نام لے کراسے محض ایک نام سے نہیں معنا تمام اسمائے صفات کے ساتھ پکارلیتا ہے یہی اس اسم کی خصوصیت ہے جو کسی اور اسم میں نہیں ہے۔ (حقیقت اسم الله ذات)

سلطان العارفين حضرت يخي سلطان باهُورحمته الله عليه فرمات بين:

واضح رہے کہ تصوراسم اللہ ذات کی مشق سے دنیا وآخرت کی زندگی سے نجات اور حضور علیہ السلام کی مجلس کی دائی حضوری نصیب ہوتی ہے۔ تصوراسم اللہ ذات کرنے والے کا وجود ظاہر و باطن میں تص وصدیث کے موافق ہوجا تا ہے۔ اس کی زبان اللہ کی تکوار بن جاتی ہے اور وہ الّہ نُفیلسُ فِی آمَانِ الله کے مصداق اللہ نعالی کی امان میں ہوتا ہے۔ تصوراسم الله ذات کرنے والا ذاکر اللہ نعالی کا خزانہ اور اس کا بھید ہوتا ہے کیونکہ وہ شرک کفر بدعت اور حص وہوا سے فارغ ہوتا ہے۔ اس کی آئکھ تی ہوتا ہے۔ وہ اہل دنیا باطل و بدین سے بیزار ہوتا ہے۔ اس کی آئکھ تی بین ہوتی ہے۔ وہ اہلِ دنیا باطل و بدین سے بیزار ہوتا ہے۔ اس کا ہمترفت وتو حیدسے پُر ہوتا ہے۔ وہ اہلِ دنیا باطل و بدین ہوتا ہے۔ اس کا ہمترفت وتو حیدسے پُر ہوتا ہے۔ وہ بریا و بے نقلید ہوتا ہے۔ اس کا ہمترفت وتو حیدسے پُر ہوتا ہے۔ وہ بریا و بے نقلید ہوتا ہے۔ اس کا ہمترفت

ہوتا ہے۔ اس کا قدم شریعت کی سیدھی راہ پر ہوتا ہے۔ وہ امرِ معروف پر کمر بستہ رہتا ہے اور نفس سے جہاد کرتا ہے۔ اس کے وجود میں اللہ تعالیٰ کے سوا پھی ہیں رہتا۔ اس کے وجود میں تضور اسمِ الله ذات ہوتا ہے اس لیے وہ جو کچھ دیکھا ہے حضور قلب سے دیکھا ہے اس کے تمام اعضا تصور اسمِ الله ذات میں لیٹے ہوئے ہوتے ہیں۔ اسمِ الله ذات میں نور بی نور ہے۔ اس کا وجود مغفور ہوتا ہے اور وہ ہمیشہ اسے نفس پر غالب اور قلندر صفت ہوتا ہے۔ (کلیدالتو حید کان)

جب اسم الله ذات طالب الله کے وجود میں تا ثیر کرتا ہے تواس پر رنگ معرفت پڑھتا ہے اور وہ مرتبہ کمال پر پہنچ جاتا ہے اس کے وجود ہے دُوری مِٹ جاتی ہے اور وہ اپنی مُرادکو پالیتا ہے۔ اب وہ چیتم عیاں ہے جب بھی دل کی طرف متوجہ ہوتا ہے تواسے اپنے وجود کے ہرایک بال پراسم الله ذات کافقش نظر آتا ہے بلکہ وجود کے انگ انگ پراسم الله ذات کھا ہوا نظر آتا ہے اور جادی اس کے گوشت پوست، بالوں، ہڑیوں، رگوں اور مغزودل کی زبان پراسم الله ذات کا ورد جاری ہوجا تا ہے اور اسے دَرود بوار و باز اراور درختوں پر واضح طور پر اسم الله ذات کی اور انظر آتا ہے وہ جو بھی نظر اُنھا تا ہے اسم الله ذات کی اور شرائھ تا ہے یا بولتا ہے اسم الله ذات کی افرات نے وہ جو بھی سُختا ہے یا بولتا ہے اسم الله ذات کی آواز سائی دیتی ہے۔ (مش العارفین)

پس فقر کے راستہ پراسم اللہ ذات کے ذکر وتصور کی مشق سے ہی انسان کو اللہ کا قرب حاصل ہوتا ہے بشرطیکہ سروری قادری مرشد کامل اکمل جامع نور الہدی سے حاصل ہوا ہو۔ اسی لیے اللہ کے قرب کے لیے فقر و فاقہ کی راہ اختیار کرنے کا اللہ تعالی نے خود تھم فر ما یا اور راوِ فقر مرشد کامل اکمل اور اسم اللہ ذات کے ذکر وتصور کے بغیر طے نہیں ہوتی جبکہ وظائف و چلکشی کی زہدوریاضت سے اور اسم اللہ ذات کے ذکر وتصور کے بغیر طے نہیں ہوتی جبکہ وظائف و چلکشی کی زہدوریاضت سے اللہ کا قرب پانا بہت دشوار ہے جبیا کہ بہاؤالدینؓ نقشبند کے واقعہ سے معلوم ہوتا ہے۔

حضورعليه الصلوة والسلام نے ارشا وفر مايا:

اليُلَةُ الْفَاقَةِ مِعْرَاجُ الْفُقَرَآءُ الْفُقَرَآءُ

ترجمہ: فاقد کی رات فقراکے لیے معراج ہوتی ہے۔

معراج کا لغوی معنی تو عروج ہے کین اصطلاحی معنوں میں معراج سے مراد اللہ تعالیٰ کی طرف عروج کر کے اس کے حضور پنچنا ہے جس طرح حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کومعراج نصیب ہوئی اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ تعالیٰ کے دیدار اور قرب سے مشرف ہوئے ۔ فقرا کے لیے فاقہ کی رات معراج یعنی دیدار کی رات ہوتی ہے یعنی جب فقرا اللہ کی خاطر سب کچھ قربان کر کے خالی ہاتھ ہوجاتے ہیں تو آنہیں اللہ تعالیٰ کا دیدار حاصل ہوتا ہے۔

جنگلوں اور وادیوں کو طے کرنے سے مراد بھی چلکشی اور ریاضت و مجاہدہ ہے۔ لہذا جوطالبِ مولی فقر و فاقہ کو اختیار کرتا ہے اس کے لیے اللہ کے قرب و وِصال کا راستہ مختصر ہوجا تا ہے اور وہ زہد و ریاضت کی طویل مشقت میں بہتلا ہوئے بغیر محض فقر و فاقہ کی راہ اختیار کر کے مرشد کامل اکمل کی مہر بانی و نظر کرم اور اسیم اللہ فاقت کے ذکر وتصور کے فیض سے اللہ کی پہچان و معرفت حاصل کر کے اس کا قرب و وصال یا لیتا ہے۔

کے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف جانے کے راستے آسمان کے ستاروں سے بھی زیادہ تھے مگر طریقِ فقر کے سواکوئی اور راستہ باقی نہیں رہااور یہی درست ترین طریقہ اور راستہ ہے۔ کہ کہ کہ کہ کہ

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْفَ الْاَعْظَمُ اللَّهَ عَبَّةِ حِبَابَ بَيْنَ الْمُحِبِّ وَ الْمَعْبُوبِ فَإِذَا فَنِي الْمُحِبُّ عَنِ الْمَعَبَّةِ وَصَلَ بِالْمَعْبُوبِ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! محبت محب اور محبوب کے درمیان حجاب ہے۔ پس جب محب محب سے وصال پالیتا ہے۔ پس جب محب محبت سے فنا حاصل کر لیتا ہے تب وہ محبوب سے وصال پالیتا ہے۔''

نشرح: لفط محبت کی سے ماخوذ ہے جواس گڑھے کے معنی میں استعمال ہوتا ہے جس میں بہت زیادہ پانی ہواوردہ اس طرح پھیلا ہوا ہو کہ نگاہ کواس میں گزرنہ ہو محب محبت کرنے والے کو کہتے ہیں اور محبوب وہ ہستی ہوتی ہے جس سے محبت کی جاتی ہے اور محبت اس پاکیزہ جذبے اور تعمل کا نام سے جومحت اور محبوب وہ سے محبوب حقیقی اللہ تعالیٰ کی ذات سے اور محت طالب

مولی ۔ اللہ کی محبت جب کسی طالب کے دل میں جمع ہوجاتی ہے اور اس کے دل کو اپنے وجود سے محرد بی ہے تو پھر محبوب کی بات کے علاوہ اس کے دل میں کسی بھی چیز کے لیے گئجائش نہیں رہتی ۔ صاوق و عاشق طالب مولی کی صرف ایک ہی طلب ہوتی ہے اور وہ ہے اللہ تعالی کی ذات ۔ طالب اس ذات کے دیدار اور وصال کے لیے ہروفت بیقرار رہتا ہے اور یہی تڑپ اور بیقراری اسے راوفقر پر آگے بڑھنے میں مدد کرتی ہے اور بالاً خرصادق طالب مولی فقر کی انتہا پر پہنچ کر اللہ اسے واصل ہوجاتا ہے اور اللہ کا مظہر اتم بن کراس کی نمائندگی کرتا ہے۔

محبت کا عضر محب کے اندر عالب ہوتا ہے۔ وہ اپنی محبت کی بنا پراپی محبوب کے لیے ہر وقت بے چین رہتا ہے اور جب تک وہ اپنے محبوب کود کھے نہ لے اسے سکون نہیں ملتا۔ محب اپنی جگہ تڑپ رہا ہے کہ دو ہے کیونکہ اسے اپنے محبوب کا قرب میسر نہیں ہوتا۔ اس محبت کے تعلق سے ظاہر ہوتا ہے کہ دو ہستیاں ایسی ہیں جن میں سے ایک دوسرے کو چاہتا ہے یعنی دوئی موجود ہے جبکہ درا وفقر میں جب تک محبت اور محبوب ایک نہیں ہوجاتے تب تک محبت کا طل نہیں ہوتی اور اس کا مل محبت کو عشق کہتے ہیں۔ اس لیے اللہ پاک نے سیّد ناغوث الاعظم سے فرمایا کہ محبت کا جذبہ محب اور محبوب کے درمیان حجاب ہے۔ عشق وہ جذبہ ہے جو محبوب کی محبت کے علاوہ ہر دوسری محبت سے بے نیاز کر درمیان حجاب ہے۔ عشق وہ جذبہ ہے جو محبوب کی محبت کے علاوہ ہر دوسری محبت سے بے نیاز کر درمیان حجاب ہے۔ عشق وہ جذبہ ہے جو محبوب کی محبت کے علاوہ ہر دوسری محبت سے بے نیاز کر درمیان کہا جائے کے عشق ہر دوسری محبت کو جلادیتا ہے تو بے جانہ ہوگا۔

حضورعليه الصلوة والسلام نے ارشا دفر مايا:

الْعِشْقُ نَارٌ يَحْرِقُ مَاسِوَى الْمَحْبُوبِ

ترجمہ عشق الی آگ ہے جومحبوب کے سواہر شے کوجلادیتی ہے۔

مولا تاروم رحمته الله عليه فرمات بين:

عشق آل شعلہ است کہ جوں بر افروخت ہر چہ جز معثوق باشد باقی جملہ سوخت ترجمہ بعشق ایک شعلہ ہے جب بھڑک اٹھتا ہے تو معثوق کے سواتمام چیزوں کوجلا دیتا ہے۔ راوفقر پرایک طالب تب تک کامیاب نہیں ہوتا جب تک وہ مرشد کال اکمل کی راہنمائی میں اپنا باطنی سفر کمل نہیں کرتا اور نہ ہی مرشد کی توجہ اور نگاہ کرم کے بغیر عشق حقیقی کی دولت نصیب ہوتی ہے۔ مرشد کامل اکمل کی راہنمائی کے بغیر راہ باطن کے نشیب و فراز کو طے کرنا اور اس راہ میں در پیش مشکلات و آز ماکشوں کو پار کرنا ممکن نہیں کیونکہ مرشد کامل اس راہ کی ہراو نجی نجی کو جانتا ہے اس کے علاوہ مرشد کامل اکمل صاحب اسم الله ذات ہوتا ہے جو ذکر و تصور اسم الله ذات کے ذریع من میں عشق کی چنگاری پیدا کرتا ہے اور اپنی نگاہ کامل سے اس چنگاری کوشق کی دبکتی ہوئی آگ میں بدل دیتا ہے جس کے سوز میں طالب مولی ہر لحم اپنے محبوب حقیقی یعنی اللہ تعالی کی ذات کے لیے ترفی تا رہتا ہے۔ حضرت تنی سلطان باحکو رحمت اللہ علیہ بھی مرشد اور اسم الله ذات کوشق حقیقی کے حصول کو وسیلہ قرار دیتے ہیں۔ آئے پنجائی ابیات میں فرماتے ہیں:

الله صحی کیتوہے، چمکیا عشق اگوہاں مُو رات دیہاں دیوے تاہ تکھیرے، بنت کرے اگوہاں سُوہاں مُو اندر بھائیں اندر بالن، اندر دے وچ وُھوہاں مُو باھُوؓ شُوہ تداں لدھیوسے، جداں عشق کیتوسے سُوہاں مُو

مفہوم: جب ہم نے اسم الله ذات کی حقیقت کو پہچان لیا اور اس کا راز ہم پرفاش ہو گیا تو عشق کی اور اس کی تپش سے محبوب حقیق سے ملنے کے لیے ہماری بے چنی و بیقراری بردھتی جارہی ہے اور عشق کی تپش ہمیں راوِ فقر میں اگلی منزل کی طرف قدم بردھانے پر مجبور بیقراری بردھی جا در ہی ہے اور اللہ تعالی سے قرب و و صال کی بیقراری کے در داور تردپ نے من میں طوفان برپا کررکھا ہے۔ جب عشق نے راوِ فقر کی رسومات سے ہمیں واقف کرا دیا تو ہم نے محبوب حقیقی (الله تعالی) کو یالیا۔ (ابیات با عود کال)

محبت است که دل را نمید بد آرام وگرنه کیست که آسودگی نمی خوابد

禽

# ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 142 ﴿ 142 اللهِ الغوشيه المُوسِلِينِ اللهِ الغوشيه المُوسِلِينِ المُعَلِينِ اللهِ الغوشيه

ترجمہ: بیر محبت ہی ہے جو دل کوسکون نہیں لینے دیتی وگر نہ کون ہے جوسکون کی زندگی نہیں جا ہتا۔ (نورالہدیٰ خورد)

جب محبت عشق میں بدل جاتی ہے توعشق کامل ہوجاتا ہے اور محب محبوب کے سواہر چیز بھول جاتا ہے اور ایک وقت ایسا بھی آتا ہے کہ جب محب اپنی ہستی کو بھی فراموش کر کے فنا ہوجاتا ہے پس اس وقت کیا باتی رہ جاتا ہے؟ صرف محبوب۔

حضورعليه الصلوة والسلام في ارشادفر مايا:

الكُونُ الْمُحِبِّ لَوْنُ الْمَحْبُوبِ

ترجمہ: محبّ کارنگ وہی ہوتا ہے جواس کے محبوب کارنگ ہوتا ہے۔ (بحوالہ سلطان الوهم) حضرت سخی سلطان باھُور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

> غرق به دریائے محبت را چه آرائی خطاب چوں حباب از خود تھی شد گشت آب

ترجمہ: محبت کے سمندر میں غرق ہونے والے کو کیا خطاب دیا جائے گا کیونکہ جب بلبلہ متم ہوجاتا ہے تو وہ یانی ہی بن جاتا ہے۔ (کلیدالتوحید کلال)

اے جان عزیز! محب (طالب) جب محبوب (الله) کے لیے اپنا آپ گم (فن) کر دیتا ہے تو محبوب اس کے گھر (وجود) میں قدم رکھتا ہے اورا سے اپنے جمال وزیبائی اورا پنے اسا کی لطافت سے منور کر دیتا ہے محبوب اپنے محب کو اپنالباس عطا کرتا ہے اوراس لباس کے اندر خودجلوہ گر ہوتا ہے۔ محب کو اپنے خصائل سے مزید سنوارتا ہے تا کہ محب محبوب کی صحبت اور جمنشینی کے لائق ہو سکے ۔ محب کو اپنے خصائل سے مزید سنوارتا ہے تا کہ محب محبوب کی صحبت اور جمنشینی کے لائق ہو سکے ۔ پھران کے درمیان دوئی بھی ختم ہوجاتی ہے اور محب عین محبوب ہوجاتا ہے۔ اس جگہ ''میں اور تو کا فرق ختم ہوجا تا ہے۔ اس جگہ ''میں اور تو کا فرق ختم ہوجا تا ہے۔ (سلطان الوحم) بقول بلھے شاہ ۔ (سلطان الوحم)

#### را بھا را بھا کردی نی میں آپ را بھا ہوئی آگھو نی مینوں دھیدو را بھا ہیر نہ آکھے کوئی

مفہوم: را بچھالیعنی اپنے محبوب کو پکارتے پکارتے میں نے اپنی ہستی فراموش کر دی اب مجھے کوئی ہیر نہ کیے بلکہ را نجھا ہی کیے۔

جب عشق سے ایسی حالت حاصل ہو جائے تب ہی محبّ اور محبوب کے درمیان سے تجاب ختم ہوتا ہے۔ ایسی حالت کو وصال کہتے ہیں کیونکہ محبّ تو باقی رہتا ہی نہیں وہ تو محبوب بن جاتا ہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ الصلوٰ قو السلام کے متعلق فر مایا ''الدتعالیٰ نے حضور علیہ الصلوٰ قو السلام کے متعلق فر مایا ''الدتعالیٰ نے ارشا دفر مایا:

المُعْمِدِي (سورة النجم ـ 3) وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰي (سورة النجم ـ 3)

ترجمہ: اورآپ (صلی الله علیه وآلہ وسلم) اپنی مرضی سے کچھ کلام نہیں کرتے۔

اور جب بدر کے مقام پر جنگ کے دوران حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنے ہاتھ سے کنگریاں پھینکیس تو ان کنگریوں کا مارنا اللہ تعالی نے خود سے منسوب فر مایا اور بیعت رضوان کے موقع پر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے جب صحابہ کرائم سے بیعت لی تو اللہ تعالی نے حضور علیہ الصلوٰہ والسلام کے دست مبارک کواپنا ہاتھ قرار دیا۔

حضورعليه الصلوة والسلام كى درج ذيل حديثِ مباركهمى اسبات كى وضاحت كرتى ہے:

الله وَقُتُ لَا يَسَعُنِي فِيهِ مَلَكُ مُّقَرَّبٌ وَلَا نَبِيًّ مُّرْسَلُ اللهُ مُّقَرَّبٌ وَلَا نَبِيًّ مُّرْسَلُ

ترجمہ: میرااللہ تعالیٰ کے ساتھ ایک وقت ایسا بھی ہوتا ہے جس تک کسی مقرب فرشتے اور کسی نبی و مرسل کی رسائی نہیں۔

چونکہ عشقِ حقیقی کی بدولت حضور علیہ الصلوۃ والسلام اللہ تعالیٰ کے مظہرِ اتّم بن چکے تھے پس ان کے وجود میں حق کے سام اللہ تعالیٰ نے ان کے ہاتھ کو اپناہا تھ قر اردیا اور ان کے عمل کو اپنام اللہ تعالیٰ نے ان کے ہاتھ کو اپنام اللہ تعالیٰ ہے ممل کو اپنام ل قر اردیا۔

محبت اورعشق کے اس سفر کا آغاز اللہ کی بند ہے سے محبت سے ہوتا ہے۔ جب اللہ بند ہے سے محبت کرتا ہے تو بند ہے کہ دل میں بھی اپنی محبت پیدا فرما دیتا ہے۔ اللہ اپنی عظمت وشان کے مطابق بند ہے محبت سے کئی گنازیادہ ہوتی ہے۔ محبت مطابق بند ہے سے محبت کرتا ہے لہذا اس کی محبت بند ہے کی محبت سے کئی گنازیادہ ہوتی ہے۔ محبت شب کامل ہوتی ہے جب بندہ اللہ کی طرف عروج کرتے ہوئے وصال پالیتا ہے۔ وصال کے سفر میں بندہ اللہ کی طرف عروج کرتا ہے اور اللہ بند ہے کی طرف نزول۔ تب ہی وصال ممکن ہو پاتا ہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ حدیث قدی میں فرما تا ہے:

جب میرابندہ ایک بالشت میرے قریب آتا ہے تو میں ایک ہاتھ اس کے قریب ہوجاتا ہوں اور اگر وہ ایک ہاتھ میرے قریب آتا ہے تو میں دونوں ہاتھوں کی لمبائی کے برابراس کے قریب آجاتا ہوں۔ اگر وہ میرے پاس چاتا ہوا آتا ہے تو میں دوڑتا ہوا اس کے پاس جاتا ہوں۔ (صحیح مسلم۔ 6805)

لہذامحبوب سے وصال پاکرمحب عین محبوب بن جاتا ہے تب ان کے درمیان کوئی جاب باتی نہیں رہتا ہمحبوب سے عشق کرنا کوئی آسان کا منہیں کیونکہ عشق کے اس سفر میں محب یعنی عاشق کو اپنا سب پچھ قربان کرنا پڑتا ہے۔ جب تک محب اپناسب پچھ لٹانہیں دیتا تب تک محبوب اس کی طرف متوجہ نہیں ہوتا۔ زلیخا نے جب تک اپنا جاہ وجلال اور مال ومتاع یوسفٹ کے دیدار کے لیے قربان نہیں کر دیا دیدار یوسفٹ کی خواہش پوری نہیں ہوئی حتی کہ اپناحسن و جمال تک زائل کر دیا تب جا کرمحبوب یعنی یوسفٹ کو پایا لیکن تب تک وہ اپنے محبوب کے عشق میں اس قدر فنا ہوچکی تھی کہ اس کو اینا احساس ہی نہیں تھا۔ احساس تھا تو صرف یوسفٹ کا۔

الله پاک کے اس فرمان جوانہوں نے سیّدنا غوث الاعظم سے فرمایا کہ محبت محبّ اور محبوب کے درمیان حجاب ہے اور جب محب محبت سے فنا حاصل کر لے تو وہ وصال پالیتا ہے سے مرادیبی ہے کہ جب تک محبوب اور محبوب ایک نہیں ہوجاتے دوئی باقی رہتی ہے اور دوئی حجاب ہے۔ بقول حضرت سخی سلطان باھوؓ:

# ٠﴾ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 145 ﴿ 145 مِنْ الرسالة الغوشيه ﴾ المنالة الغوشيه المنالة الغوشيه المنالة الغوشية المنالة المنالة المنالة الغوشية المنالة المنا

### 

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا اے غوث الاعظم ! ''اگرانسان جان لے کہ موت کے بعداس کے ساتھ کیا ہونا ہے تو دنیا میں دنیوی زندگی کی تمنا نہ کرے اور ہر لمحہ یہ کہے مجھے مار ڈال مجھے مار ڈال مجھے مار ڈال بھر مجھے فرمایا اے غوث الاعظم ! قیامت کے دن میرے نزدیک مخلوقات کی ججت گونگا، بہرا، اندھا ہونا اور حسرت وگریہ کرنا ہے اور قبر میں بھی ایسا ہی ہوگا ''

شرح: روح کے اس مادی جسم سے نکل جانے کا نام موت ہے اور بیا یک اٹل حقیقت ہے۔ ہر ذی روح نے اس کا ذاکقہ چکھنا ہے جبیبا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

الله عُلُّ نَفْسٍ ذَا لِيَقَةُ الْمَوْتِ (سورة آلِ عران \_185)

ترجمہ: ہرنفس نےموت کا ذا نقہ چکھناہے۔

کوئی جانداروجوداییانہیں جس کے لیے موت نہ ہو۔ موت کے وقت کی کیفیات اور موت کے بعد کے معاملات کے متعلق صرف وہی بتا سکتا ہے جواس حالت و کیفیت سے گزرا ہولیعنی جس پر موت وارد ہوئی ہو۔ ہم موت سے اس لیے غافل ہوتے ہیں کیونکہ ہم ان کیفیات سے نا آشنا ہوتے ہیں تاہم اللہ کے نیک ومقرب بندے جواللہ کے اسرار سے واقف ہوتے ہیں اللہ تعالی انہیں ان

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ الرسالة الغوشيه المركب المراكبة الغوشيه المركبة الم

احوال پرمطلع فرمادیتا ہے۔حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ جان کنی اور موت کے احوال کواس طرح بیان فرماتے ہیں:

ان کے کہ جان کے کہ وقت حضرت عزرائیل سرے قدم تک وجود کے ساتوں اندام سے روح حیات کواس طرح جینجھوڑتے ہیں جس طرح کہ محن کواکٹھا کرنے کے لیے لسی کو جینجھوڑا جاتا ہے۔ بالکل اُسی طرح آ دمی کی روح کوعزرائیل علیہ السلام اس کے سر میں استخوان الابیض کے مقام میں جمع کرتے ہیں۔استخوان الابیض زمین وآسان سے بھی زیادہ وسیع مقام ہے۔اس مقام یر فرشتہ انسانی روح کو کھڑا کر کے اس سے تین سوستر سوال کرتا ہے۔اُس کے بعد غسال مردے کونسل دیتا ہے اور پھراس کی نمازہ جنازہ پڑھی جاتی ہے۔قبرتک پہنچتے پہنچتے میت سے (مزید) تین سوسترسوال یو چھے جاتے ہیں۔اس کے بعد قبر میں اتاراجا تاہے۔وہاں منکرنگیراس سے سوال جواب كرتے ہيں۔ جب وہ منكر نكير كے سوال جواب سے فارغ ہوجا تا ہے تو رُمان نامي ايك فرشتہ قبر میں اس کی میت کے پاس آ کر بیٹھ جاتا ہے اور اپنی انگلی کوقلم، منہ کو دوات ، لعابِ دہن کو سیاہی اور کفن کو کا غذبنا کراُس کے نیک وبداعمال اس پرلکھتا ہے، پھراس اعمالناہے کا تعویذ بنا کر اس کے گلے میں باندھ دیتا ہے، پھروہ فرشتہ غائب ہوجاتا ہے۔اگرروح صالح ہوتو مقام علیین میں چلی جاتی ہے اور اگر طالح و بد بخت ہوتو مقام سجین میں چلی جاتی ہے۔ تین دِن کے بعدروح قبرمیں واپس آتی ہے اورایئے جسم کودیکھتی ہے کہاسے کیڑے کھارہے ہیں اور وہ گندہ وبد بودار ہو ر ہاہے۔ایے جسم کی بیحالت دیکھ کرروح رونے گئی ہے اور ممکنن واداس ہوکر نہایت افسوس سے كہتى ہے "اے دولت ونعت میں یلے ہوئے جسم! میں مختبے اس گندگی وہلاکت میں مبتلا د مکھر ہی ہوں''بارہ سال تک روح قبر میں اینے جسم کے پاس آتی جاتی رہتی ہے جیسے کوئی کسی کی بیار برسی کے لیے آتاجاتا ہے۔

می شود کمشوف زیر و با زبر دِل سلیم و گشت واضح هر مقام گر بہ بنی حال احوال از قبر بعد ازاں عبرت خوری باغم تمام

## وَهِ ﴿ وَهِ الرسالةِ الغوشيهِ ﴾ [147] ﴿ 147] ﴿ الرسالةِ الغوشيهِ ﴾ ﴿ 147]

ترجمہ: اگرتو قبر کے احوال کو دیکھ لے تو زیر وزبر کی سب کیفیت بچھ پرمنکشف ہوجائے۔ پھر بخچے انتہائی غم میں بھی عبرت حاصل ہوگ۔ تیرادِل تسلیم ورضا اختیار کرلے گا اور جملہ مقامات کی حقیقت تجھ پر واضح ہوجائے گی۔ (نورالہدیٰ) کلاں)

موت وہ منزل ہے جس سے نجات کسی طور ممکن نہیں۔جواس عارضی قیام گاہ یعنی دنیا میں آیا ہے اسے واپس لوٹنا ہے اور اس کے لیے اسے موت کے مرحلے سے گزرنا ہوگا۔

موت کے حوالے سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کا واقعہ بہت مشہور ہے۔ صحیح بخاری میں حضرت ابو ہر میرہ رضی اللہ عنۂ سے روایت ہے کہ حضور علیہ الصلوٰ قروالسلام نے ارشا وفر مایا:

کے ملک الموت عزرائیل علیہ السلام (انسانی شکل میں) موسی علیہ السلام کے پاس بھیجے گئے۔ جب وہ آئے تو موسی علیہ السلام نے انہیں ایک زور کا طمانچہ مارا اور ان کی آئکھ پھوڑ ڈالی۔ وہ واپس اپنے رہ کے حضور پنچے اور عرض کی یا اللہ! تو نے مجھے ایسے بندے کی طرف بھیجا جو مرنا نہیں چاہتا۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی آئکھ پہلے کی طرح کر دی اور فرمایا کہ دوبارہ جا اور ان سے کہہ کہ آپ اپنا ہا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی آئکھ پہلے کی طرح کر دی اور فرمایا کہ دوبارہ جا اور ان سے کہہ کہ آپ اپنا ہاتھ ایک بیٹل کی پیٹھ پر رکھے اور بیٹھ کے جتنے بال آپ کے ہاتھ تلے آجا کیں اس ہر بال کے بدلے آپ کو ایک سال کی زندگی دی جاتی ہے۔ (موسیٰ علیہ السلام تک جب اللہ کا یہ پیٹھا می پیٹھا) تو آپ نے کہا اے اللہ! اس کے بعد کیا ہوگا؟ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ پھر بھی موت آئی ہے۔ موسیٰ علیہ السلام بولے ''تو ابھی کیوں نہ آجا ئے۔'' (صبح بخاری۔ 1339)

لہذا کوئی بھی ایسانہیں جوموت کی تکلیف سے محفوظ رہا ہو کوئی چاہد دنیا کے کسی بھی بلند مرتبے کا حامل ہویا چاہد اللہ کا کتنا ہی مقرب کیوں نہ ہو، کسی کو بھی دوام اور بقانہیں سوائے اللہ تعالیٰ کی ذات کے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ ۞ وَ يَبُغى وَجُهُ رَبِّكَ ذُوالْجَلَالِ وَ الْإِكْرَامِ ۞ (سورة الرحل - 25-26)

ترجمہ: ہرکسی کے لیے فنا ہے۔ اور آپ کے رب کے چہرے کے لیے ہی بقاہے جوصاحبِعظمت

وجلال اورصاحب اكرام ہے۔

بیتوانسان ہے جواس دنیامیں آگراوراس کی رنگینیوں میں کھوکراپنی منزل بینی آخرت کو بھول چکا ہے۔غفلت نے اسے اس قدرا ندھا کر دیا ہے کہ وہ اپنی عاقبت کو یکسر فراموش کر چکا ہے حالانکہ وہ جانتا ہے کہ موت کا کوئی وفت مقرر نہیں ہے تھی وفت آسکتی ہے۔

حضرت ابو ہر ریه رضی الله عنهٔ سے روایت ہے کہ حضور علیه الصلوة والسلام نے ارشاد فرمایا:

- عیب کی پانچ چابیاں ہیں جنہیں اللہ تعالی کے سوااور کوئی نہیں جانتا۔ کسی کو معلوم نہیں کہ کل کیا ہونے والا ہے، کوئی نہیں جانتا کہ مال کے پیٹ میں کیا ہے، کل کیا کرنا ہوگا اس کا کسی کوعلم نہیں، نہ ہی کوئی بیر جانتا ہے کہ اسے موت کس جگہ آئے گی اور نہ کسی کو بیہ معلوم ہے کہ بارش کب ہوگی۔ (صحیح بخاری۔ 1039)
- عضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ جب حضور علیہ الصلاۃ والسلام مدینہ تشریف لائے تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنۂ اور حضرت بلال رضی اللہ عنۂ بخار میں بہتلا ہو گئے۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنۂ بیشعر پڑھتے جس کامفہوم بیہ ہے ہر آ دی اپنے گھر والوں میں صبح کرتا ہے حالانکہ اس کی موت اس کی جوتی کے تسمہ سے بھی زیادہ قریب ہے۔

  میں صبح بخاری۔ 1889)

انسان کواس دنیا اور مال و دولت کی ہوس نے اس قدر پاگل کررکھا ہے کہ وہ اس دنیا کی زندگی کو آسان بنانے کے لیے جدو جہد کرتا رہتا ہے لیکن اپنی آخرت کی زندگی جو کہ ابدی و دائمی ہے، اس کے لیے ذرّہ برابر بھی فکر نہیں کرتا۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ نے اس کے نصیب میں جو پچھ ہے وہ اس کی پیدائش سے قبل ہی تحریر کر دیا ہے اور اسے مل کررہے گا۔

عضرت انس بن ما لک رضی الله عنهٔ ہے روایت ہے کہ نبی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: الله تعالیٰ نے رحم ما در پرایک فرشته مقرر کر دیا ہے اور وہ کہتا ہے کہ اے ربّ! بین نطفہ قرار پایا ہے۔ اسے ربّ! اب بیہ کوشت کا لوکھڑا بن گیا ہے۔ پھر ہے۔ اے ربّ! اب بیہ کوشت کا لوکھڑا بن گیا ہے۔ پھر

جب اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ اس کی پیدائش پوری کرے تو وہ پوچھتا ہے اے رب لڑکا یا لڑکی؟ نیک ہے یابرا؟ اس کی روزی کیا ہوگی؟ اس کی موت کب ہوگی؟ اسی طرح بیسب باتیں مال کے پیٹ میں ہی لکھ دی جاتی ہیں۔ دنیا میں اس کے مطابق ظاہر ہوتا ہے۔ (صحیح بخاری۔ 6595) میں ہی لکھ دی جاتی ہیں۔ دنیا میں اس کے مطابق ظاہر ہوتا ہے۔ (صحیح بخاری کے کس کس گناہ پر اگرانسان کو معلوم ہوجائے کہ مرنے کے بعد اس کے ساتھ کیا معاملہ ہیش آئے گا تو انسان ہر لمحہ خوف سے کیکیا تا اسے کیا سزاملے گی اور قبر میں اس کے ساتھ کیا معاملہ پیش آئے گا تو انسان ہر لمحہ خوف سے کیکیا تا رہے۔

عضرت عثمان غنی رضی اللہ عنۂ جب کسی قبرستان پر تفہرتے تو اس قدرروتے کہ آپ کی واڑھی تر ہوجاتی کسی نے ان سے کہا کہ جب آپ کے سامنے جنت وجہنم کا ذکر کیا جا تا ہے تو نہیں روتے اور قبر کود کیے کراس قدررور ہے ہیں؟ تو کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا وفر مایا ہے '' آخرت کی منازل میں سے قبر پہلی منزل ہے۔ سواگر کسی نے قبر کے عذا ب سے نجات پائی تو اس کے بعد کے مراحل آسان ہوں گے اور جسے عذا ب قبر سے نجات نہ اس کی تعد کی منازل سے جوں گے اور جسے عذا ب قبر سے نجات نہ اس کی تو اس کے بعد کی منازل سے مراحل آسان ہوں گے اور جسے عذا ب قبر سے نجات نہ اس کی تو اس کے بعد کی منازل سے منازل سے منازل سے منازل سے مراحل آسان ہوں گے اور جسے عذا ب قبر سے نجات نہ السکی تو اس کے بعد کی منازل سے منازل سے

اسی کیے حضورعلیہ الصلوٰۃ والسلام قبر کے عذاب سے اللّٰد کی پناہ مانگا کرتے تھے۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے حضور علیہ الصلوۃ والسلام سے عذاب قبر کے بارے میں دریافت کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جواب دیا کہ ہاں عذاب قبر برق ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے بھی ایسانہیں دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کوئی نماز پڑھی ہوا دراس میں عذاب قبر سے اللہ کی پناہ نہ مانگی ہو۔ (صحیح بخاری۔1372)

حضرت ابو ہریرہ درضی اللہ عند سے روایت ہے کہ حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام نے ارشاد فر مایا:

"اے اللہ! میں قبر کے عذاب سے تیری پناہ چاہتا ہوں اور دوزخ کے عذاب سے اور زندگی اور
موت کی آزمائشوں سے اور کانے وجال کی بلاسے تیری پناہ چاہتا ہوں۔ "(صیح بخاری - 1377)
موت کے بعد کیا معاملہ ہونا ہے یہ تو دور کی بات اگر انسان کوجان کی کی تکلیف کا حساس ہوجائے

تووہ دوسری ہر تکلیف کو بھول جائے۔

عضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرمایا کرتی تھیں کہ وفات کے وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سامنے ایک بڑا پانی کا پیالہ رکھا ہوا تھا جس میں پانی تھا۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنا ہاتھ اس برتن میں ڈالتے اور پھراس ہاتھ کواپنے چرہ پر ملتے اور فرمات ''اللہ کے سواکوئی معبود نہیں۔ بلا شبہ موت میں تکلیف ہوتی ہے'' پھر آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنا ہاتھ اٹھا کر فرمانے کے اللہ الرّفینی الْاَعْلی (اللہ سب سے اعلیٰ رفیق ہے) یہاں تک کہ آپ کی روح قبض ہوگئی اور آپ کا برائے ہوگئی (اللہ سب سے اعلیٰ رفیق ہے) یہاں تک کہ آپ کی روح قبض ہوگئی اور آپ کا برائے ہوگئی (اللہ سب سے اعلیٰ رفیق ہے)

اسی کے اللہ تعالی نے سیّد ناغوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنه سے فرمایا کہ اگر انسان کو معلوم ہوجائے کہ مرنے کے بعداس کے ساتھ کیا معاملہ ہونا ہے تو دنیا میں دنیوی زندگی کی تمناہی نہ کرے۔ بلکہ ہرشخص موت کے بعدوالی زندگی کی فکر میں مبتلار ہے۔ بید نیا ایک امتحان گاہ ہمان نہ کرے۔ بید نیا ایک امتحان گاہ ہمان اللہ کی عطا کردہ وزندگی کو مہلت تصور کرنا چا ہیے اور ہر لمحہ موت کے لیے تیار رہنا چا ہے گویا ایک مسافر جو اپنی سواری کے انتظار میں تیار رہتا ہے۔ کیا معلوم کہ می ہے شام بھی نہ ہواور موت آن د ہو ہے۔

کی حضرت عبداللہ بن عمرض اللہ عنهٔ سے روایت ہے کہ حضورعلیہ الصلوٰۃ والسلام نے میرا شانہ پکڑ کر فرمایا: '' و نیا میں اس طرح ہوجا جیسے تو مسافر یا راستہ چلنے والا ہو'' عبداللہ بن عمرض الله عنه فرما یا کرتے ہے ' ' شام ہوجائے تو صبح کے منتظر نہ رہوا ورضح کے وقت شام کے منتظر نہ رہو۔ اپنی صحت کومرض سے پہلے غنیمت جانو اور زندگی کوموت سے پہلے'' (صبح بخاری۔ 6416)

حضرت انس رضی اللہ عنهٔ روایت فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے چند خطوط کھنچے اور فرما یا بیا میں ہے اور بیموت ہے۔ انسان اسی حالت میں رہتا ہے کہ قریب والا خط (بینی موت) اس تک پہنچ جاتا ہے۔ (صبح بخاری۔ 6418)

جس جس خص کوموت سے تکست کھانی ہے، جس کی آ رام گاہ قبر ہوگی، جس کے مونس ورم ساز
سانپ، پھو، کیڑے مکوڑے ہوں گے، جے متکر نکیر کی ہم نشینی ملے گی، قیامت اس کے وعدے ک
جگہ ہوگی اور جس کا ٹھکانہ دوزخ یا جنت ہوگا اُس کے لیے اِس کے علاوہ پچھ مناسب نہیں کہ وہ
صرف موت کے متعلق سوچے ، صرف موت کا ذکر کرے ، صرف اسی کی تیاری کرے ، اسی میں مذہر
کرے ، اسی کا مشاق ہو، اس کے علاوہ کسی چیز کا اہتمام نہ ہو، اس کے سواکسی کا انتظار نہ ہو۔ ایسے
شخص کے لیے مناسب یہی ہے کہ وہ زندگی میں ہی اپنے نفس کو مردہ نصور کرنے گے اور خود کو قبر
کے گہرے گڑھے میں لیٹا ہوا تصور کرے اس لیے کہ جو چیز آنے والی ہے وہ قریب ہے۔ بعید وہ
ہے جسے آنائیس ہے۔ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآ لہ وسلم کا ارشاد ہے ' محقلند وہ ہے جو اپنے نفس کو
دبائے اور موت کے بعد کی زندگی کے لیے مل کرے'۔ (احیاء العلوم جلد چہارم)
امام غزائی نے اپنی تصنیف احیاء العلوم میں موت کے ذکر سے متعلق بزرگوں کے اقوال اور احوال

امام غزالی نے اپنی تصنیف احیاء العلوم میں موت کے ذکر سے متعلق بزرگوں کے اقوال اور احوال تحریر فرمائے ہیں جن میں سے چند تحریر کیے جارہے ہیں:

- اللہ عند فرماتے ہیں میں نے کوئی الیادا نانہیں دیکھا جوموت سے خوف زدہ اور دل گرفتہ نہ ہو۔ خوف زدہ اور دل گرفتہ نہ ہو۔
- الله عنه بن عبد العزيز رضى الله عنهٔ ہرشب فقها كوجمع كرتے اور سب مل كرموت، قيامت اور آخرت كا ذكر كرتے اور اس طرح روتے گوياان كے سامنے جناز وركھا ہو۔
- اور کھٹِ فرماتے ہیں کہ جو شخص موت کی معرفت رکھتا ہے اس پر دنیا کے مصائب اور پریشانیاں آسان ہوجاتی ہیں۔
- عضرت خواجہ سن بھری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں''موت نے دنیا کورسوا کر دیا کسی عقلمند کے لیے خوشی میں کوئی حصہ نہیں چھوڑا'' اشعث کہتے ہیں کہ ہم جب بھی حضرت خواجہ سن بھری گ کی خدمت میں حاضر ہوتے وہ دوزخ ، آخرت اور موت کا ذکر کرتے ہوئے ملتے۔
- ابراہیم الیمی کتے ہیں کہ دو چیزوں نے مجھ سے دنیا کی لذت منقطع کردی موت کی یاد

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [152 هجي المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة الغوشية المرسالة ال

نے اور اللہ کے سمامنے کھڑا ہونے کے خیال نے۔

- المجات داؤدعلیہ السلام کی موت اور قیامت کے ذکر سے بیر کیفیت ہوتی کہ جسم کے جوڑ جوڑ اکھر جاتے۔ پھر جب رحمتِ الہی کا ذکر ہوتا تب اپنی حالت میں واپس آتے۔
- الله حضرت عیسی علیه السلام کے سامنے جب موت کا ذکر ہوتا تو خوف کی وجہ سے چلد پھٹ جاتی اورخون بہنے لگتا۔

حضرت تنی سلطان باهُورحته الله علیه دنیا کی بے ثباتی اور موت سے متعلق ایک واقعه اپنی تصنیف کلید التو حید کلال میں تحریر فرماتے ہیں:

وایت ہے کہ حضرت عیسی جنہوں نے اپنی زندگی سفر میں گزاری اور کسی ایک جگہ یا ایک مکان میں سکونت اختیار نہ کی ایک روز بر ہمنہ سراور پاؤں جارہے سے کہ آپ کی امت کے چند لوگ آپ کے پاس آئے اور عرض کی یاعیسی اجم پر لازم ہے کہ دین کے قواعداور شرا نطا سیسی اس لوگ آپ کی خاطر ایک مکان تعمیر کریں۔
لیے ہم آپ کی خدمت میں آئے ہیں۔ لہذا بہتر بہی ہے کہ آپ کی خاطر ایک مکان تعمیر کریں۔
جناب عیسی نے فرمایا شرط بیہ کہ جو جگہ میں دکھاؤں وہاں مکان تعمیر کیا جائے۔ لوگوں نے یہ بات قبول کر لی۔ حضرت عیسی نے اس جگہ اشارہ کیا جہاں دریا گہرااور تیزی سے رواں تھا۔ یہ ما ہرا و کیسے ہی سب جران رہ گئے اور بولے کہ اس بہتے دریا میں مکان کیسے تعمیر کیا جا سکتا ہے؟ جناب میسی نے فرمایا اے بخبراور ناوانو! کیا تمہیں دریا ہے موت اس سے کمتر دکھائی ویتا ہے! (کلید عیسی نے فرمایا اے بخبراور ناوانو! کیا تمہیں دریا ہے موت اس سے کمتر دکھائی ویتا ہے! (کلید التوحید کلاں)

اس عارضی اور چندروز ہ زندگی میں حق تعالیٰ کی طاعت میں مشغول رہنا ہی باعث نجات ہے۔ حضرت بخی سلطان یاھُورحمتہ اللہ علیہ کلیدالتو حید کلاں میں فرماتے ہیں:

اں دیا کیہ دم بود کیہ ساعتش اں دمی بہتر کہ باحق طاعتش ترجمہ: دنیاایک گھڑی بلکدایک لمحے کی ہے اور وہ لحد بہتر ہے جوحق کی طاعت میں گزرے۔

حضور عليه الصلوة والسلام في ارشاد فرمايا:

اللُّانْيَاسَاعَةٌ فَجَعَلَ فِيْهَا طَاعَةٌ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّل

ترجمہ: دنیاایک گھڑی کی ہے اور جمیں اس میں طاعت کے لیے مقرر کیا گیا ہے۔ (کلیدالتوحید کلال)
جولوگ اس دنیا سے محبت کرتے ہیں وہ اس میں مشغول رہتے ہیں اور بید خیال کرتے ہیں کہ ابھی
اس دنیا سے جانے میں بہت وقت پڑا ہے اور اس بنا پر طویل امیدیں بھی باندھ لیتے ہیں کہ آئندہ
ایسا کریں گے مستقبل میں بیہوگا وہ ہوگا وغیرہ وغیرہ یعنی مختلف طرح کی فکروں میں مبتلا ہوجاتے
ہیں یا امیدیں باندھ لیتے ہیں اور یہی طویل امیدیں اور فکریں موت کی یا داور فکر آخرت کو بھلادی تی

حضرت ابوسعید خدری رضی الله عند فرماتے ہیں کہ اسامہ بن زیڈ نے زید ابنِ فابٹ سے
ایک مہینے کے وعد بے پر باندی خریدی۔ ہیں نے سرکار دوعالم سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو یہ فرماتے سنا
کہ کیا تہمیں اسامہ پر چرت نہیں ہوتی جس نے ایک مہیئے کے وعد بر باندی کی خریداری کی۔
بلاشبہ اسامہ طویل امیدیں رکھتا ہے۔ اس ذات کی قتم جس کے قبضے میں میری جان ہے میں نے
جب بھی آئکھیں کھولیں اس گمان کے ساتھ کھولیں کہ پلکس بند کرنے سے پہلے بی اللہ تعالی میری
دوح قبض کر لے گا اور جب میں نے آئکھیں اوپر اٹھا کیں تو یہ سوچ کر اُٹھا کیں کہ آئمیں ہی چ
کرنے سے پہلے موت آ جائے گی۔ اس کے بعد فر مایا ''اے اولا آدم! اگر تم عقل رکھتے ہوتو
حس چیز کاتم سے وعدہ کیا گیا ہے وہ آنے والی ہے اور تم اسے عاجز نہ کرسکو گے۔'' (طبر انی بیتی)
جس چیز کاتم سے وعدہ کیا گیا ہے وہ آنے والی ہے اور تم اسے عاجز نہ کرسکو گے۔'' (طبر انی بیتی)
ایک صاوق طالب مولی اللہ تعالی کی طلب میں رہتا ہے۔ وہ اس دنیا اور اس کی زینت وآرائش
اور چکا چوند سے اعراض کرتا ہے کیونکہ مرشد کا ال اکمل کی صحبت میں رہ کر اس پر اس دنیا کی بے ثبا تی
واضح ہوچکی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی وہ اللہ کے اس فرمان کی حقیقت سے خوب آشنا ہوتا ہے جس میں اللہ تعالیٰ
فراشا فرمانا:

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ 154 ﴿ 154 أَنْ الرسالة الغوشيه ﴾ المعالم المع

اللهُ اللهُ

ترجمہ: (اے محبوب صلی الله علیه وآلہ وسلم) فرمادیجئے کہ متاع دنیا قلیل ہے۔

الله تعالیٰ کے اس فرمان 'اگروہ جان لے کہ مرنے کے بعداس کے ساتھ کیا ہونا ہے' سے بیسمجھا جا سکتا ہے کہ انسان اس دنیا میں رہ کر بیمعلوم کرسکتا ہے کہ مرنے کے بعداس کے ساتھ کیا ہونا ہے اور حضور علیہ الصلوٰ قاوالسلام کی حدیثِ مبارکہ سے بھی اس بات کی تقدیق ہوتی ہے جس میں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

الله مُؤْتُوا قَبُلَ أَنْ تَمُوْتُوا

ترجمہ:مرنے سے قبل مرجاؤ۔

اس دنیا میں کامیاب وہی ہوگا جونصرف مُو تُوا قَبُلَ آنُ تَمُوْتُوا کے مراتب حاصل کرلے بلکہ اس کے بعد اللہ کی رضا کو مدِنظر رکھتے ہوئے زندگی بسر کرے اور ہر لمحہ اللہ تعالیٰ کا ہی مشاق ہو۔ مال ودولت کی ہوس سے آزاد ہوجائے اور مرشد کامل اسے بھی اس دنیا میں دنیا کی زندگی اور اس کی عیش وعشرت نہیں بلکہ اللہ کا قرب و وصال طلب کرے۔

موت ایک ایباراز ہے جس سے انسان تب ہی آشنا ہوسکتا ہے جب وہ اس مرحلے سے گزرے اور موت کے راز سے پردہ کشائی کرلے تب یقیناً وہ اس دنیا کی زندگی میں بھی بھی دنیوی آسائشوں اور مال ومتاع کوطلب نہیں کرے گا بلکہ ہر لمحہ اللہ سے اس کا طلب گاررہے گا۔

ایک دانشورنے اپنے بھائی کولکھا''اے بھائی اس دنیا میں موت کی آرز وکراس سے پہلے کہ توالیہ گھر میں جائے جہاں تو موت کی تمنا کرے اور موت نہ ملے۔''(احیاء العلوم جلد چہارم) سلطان العارفین حضرت سخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ مرنے سے قبل ہی مرجانے کے متعلق فرماتے سلطان العارفین حضرت سخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ مرنے سے قبل ہی مرجانے کے متعلق فرماتے

سلطان العاریین خطرت می سلطان با ھو رحمتہ القدعلیہ مرتے سے بل ہی مرجائے کے مصلی فر مانے ہیں:

عرشد کامل حاضرات اسم الله ذات ک ذریع عالم ممات کتمام مراتب زندگی میں ہی خواب یا مراقبے کے اندریا اعلانیہ دلیل کی آگاہی سے یا توجہ سے کھول دیتا ہے اور دنیا میں ہی

#### 

تصوراسم الله ذات ك ذريع واضح مشاہره ممات كراديتا ہے جس سے طالب ديدار كا دِل دنيا و الله دنيا و الله دنيا و الله دنيا سے مرد ہوجاتا ہے۔ (نورالهدى كلال)

إِذَا تَكَمَّ الْفَقُورُ فَهُوَ الله كمراتبِ فقرمرشدجامع سرورى قادرى عاصل موتى بين جومُوْ تُوا قَبْلَ آنُ مَكُوْ تُواكم رتبه ير مواوروه يهلي بى روزطالبِ مولى كواذًا تَمَّ الْفَقُرُ فَهُوَ الله، مُوتُوا قَبْلَ أَنْ مَمُوتُوا اورعارف بالله كمراتب يريبنجاديتا مدموتُوا قَبْلَ أَنْ مَمُوتُوا كا مرتبہ بیہ ہے کہ جو بھی موت کے مراتب ہیں وہ زندگی میں ہی دیکھ لیے جائیں۔مراتبِ موت کون سے ہیں اور مراتب حیات کیا ہوتے ہیں۔مراتب موت وہ ہیں کہ جان کنی کے وقت سے اور حساب كتاب اورعذاب وثواب كے مراتب سے اور مل صراط سے گزر كر جنت ميں پہنچا جائے، حضورعلیہ الصلوة والسلام کے دستِ اقدس سے حوض کوثریریا کیزہ شراب کے جام ہے جا کیں، یانچ سوسال رکوع میں اور یانچ سوسال اللدرت العالمین کے حضور سجدے میں گرے رہیں۔اس کے بعد حضور علیہ الصلوة والسلام کی اتباع کرنے والوں کی صف میں شامل ہوا جائے کہ اس صف میں ہرروح ذکر کلمہ طیب کر الله الله عُحمة الله الله عُمال الله میں مشغول رب العالمین کے دیدار سے مشرف ہوتی ہے اور ظاہری آئکھوں سے انہیں دیدار حاصل ہوتا ہے اوران کے دل کی آئکھیں واكى لقاسے خفيہ طور يرمشرف موتى ميں \_إذَا تَحَد الْفَقُرُ فَهُوَ الله اور مُوتُوا قَبْلَ أَنْ تَمُوتُوا ك يهم اتب جامع مرشدتصوراسم الله ذات اوركلمه طيب لا إلة إلَّا اللهُ مُحَتَّكُ رَّسُولُ الله كاقوت سے کھولٹا اور دکھا تا ہے۔ سروری قادری مرشد ایسا ہونا جا ہے جوصاحبِ شریعت ہواوراس کا طریقہ سلوک کلمہ طیب سے تحقیق کیا جاسکتا ہو۔ جواس میں شک کرتا ہے وہ منافق اور زندیق ہے۔ مُوتُوا قَبْلَ أَنْ تَمُوتُوا كِ ديكرمراتب بيهي كقلب ذكرِ الله كنورت زنده موجائ اوروجود كاندرنفس اوراس كى خوامشات كى آگ بجه جائے مراتب مُؤتُوا قَبْلَ أَنْ مَكُونُوا يريى كه اس کا حامل اگر باطنی توجہ سے کا فرکود مجھے تو اس کے کفر کو فتم کردے اور اسے دین محمدی میں زندہ کر وے کہ دوبارہ کفریس قدم نہرے۔ (کلیدالتوحید کلان)

کی جوابی الله دات میں غرق ہوا گئے مراتب کا حال طالب اسم الله دات میں غرق ہوکری تعالی کلی جوات ہے۔ الغرض صاحب اشتغال الله دوزانو بیٹھ کر سرکو جھکائے مراقبہ میں مستغرق ہوتا ہے تو آئے جاتا ہے۔ الغرض صاحب اشتغال الله دات کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو تصوراسم الله دات کی طرف سے باطن میں ہی آخرت کی طرف نشقل ہوجاتا ہے اوراس کا جہم دارالفنا سے دارالبقا کی طرف یوں چلاجاتا ہے گویا کہ مردہ جوجان سے بے جان ہوگیا ہواوراس وقت از لی تھائن اورروح کی حقیقت اس پرواضح ہوجاتی ہے اوراسم الله دات کی تاثیر سے صاحب استغراق جان کی گئی کے مسارے احوال یوں دکھ لیتا ہے گویا وہ اصل میں مرچکا ہو۔ اس وقت ایک غسال آتا ہے اوراسے عسل دیتا ہے جس کے بعد لوگ جمع ہوکر اس کا جنازہ پڑھتے ہیں۔ اس کے بعد اس کے سراور دماغ میں ایک وسیح ہڑی جے دلایت الابن کہتے ہیں جوآسان اور زمین سے زیادہ وسیع ہے میں اس کی جواب درتے ہیں اور وہ لی جوز مین اور آسان ان کے جواب دیتا ہے۔ اس کے بعد اسے قبر میں مقام کھر میں اتارا جاتا ہے جوز مین اور آسان اور تو ہیں۔ اس کے بعد اس کے بعد اسے قبر میں مقام کھر میں اتارا جاتا ہے جوز مین اور آسان کرتے ہیں جو سے فارغ ہونے یہ عمل وقت فرشتہ مشکر کیر اسے بھاتے ہیں اور اس سے سوال وجواب کرتے ہیں جس حد وسیع ہے۔ اس وقت فرشتہ مشکر کیر اسے بھاتے ہیں اور اس سے سوال وجواب کرتے ہیں جس حد وسیع ہے۔ اس وقت فرشتہ مشکر کیر اسے بھاتے ہیں اور اس سے سوال وجواب کرتے ہیں جس حد وسیع ہے۔ اس وقت فرشتہ مشکر کیر اسے بھاتے ہیں اور اس سے موال وجواب

تَمْ فِي النَّوْمِ كَنَوْمِ الْعُرُوسِ
ترجمہ:دہن کی نیندسوجا۔

پھرایک فرشتہ آکراہے دلہن کی نیندہے اٹھا تا ہے اور اپنی انگلی کو قلم بھوک کو سیابی اور منہ کو دوات اور کفن کو کاغذ برلکھ کراس کے دستخط کروا تا ہے۔ اور کفن کے کاغذ پرلکھ کراس کے دستخط کروا تا ہے۔ اور کفن کے کاغذ پر لکھے ان اعمال کا تعویذ بنا کراس کے گلے میں ڈالٹا ہے اور غائب ہوجا تا ہے۔ قبر میں پڑے اسے بزاروں سال اور بے شارصدیاں گزرجاتی ہیں۔ پھر صور اسرافیل کی آواز اس کے کانوں میں سنائی ویتی ہے اور لوگ زمین سے گھاس کے طرح باہر نکلنا شروع ہوجاتے ہیں۔ اٹھارہ بزار عالم حساب کے لیے میدانِ قیامت میں حاضر ہوجاتے ہیں اور اعمال نامے ان کے افران کے الحقارہ بزار عالم حساب کے لیے میدانِ قیامت میں حاضر ہوجاتے ہیں اور اعمال نامے ان کے اسے اسے اس کے طرح باہر نکلنا شروع ہوجاتے ہیں۔

ہاتھوں میں تھا دیئے جاتے ہیں اور ان اعمال کووزن کی خاطرتر از وپر رکھا جاتا ہے اور پھران کو بل صراط سے گزار کر جنت میں داخل کیا جاتا ہے:

المُورَةُ المُعْلِي فِي عِبْدِينَ فَي وَادْخُولِي جَنَّتِينَ (سورة الفر ـ 20-29)

ترجمہ: پس میرے بندول میں شامل ہوکر میری جنت میں داخل ہوجا۔

دنیوی حیات میں ہی مُوْتُوَا قَبْلَ آنُ مَّمُوْتُوا کامرتبہ حاصل کرنے والاطالبِ مولی غیراللہ کی طرف کیے مبذول ہوسکتا ہے۔وہ تو ہر لمحدا پنے مالکِ حقیق سے ملنے کا مشاق ہوتا ہے۔اس کے متعلق حضرت سخی سلطان باحکور حمتہ اللہ علیہ نے فرمایا:

بالقوا ما را ز مرگ پیام خوش تر است شادی ازان پیام که وصلش تمام شد

ترجمہ: اے باطور اموت ہمارے لیے خوشی کی خبر ہے کہ بیکامل وصال کا پیغام دیتی ہے۔ (کلید التوحید کلاں)

حضورعليه الصلوة والسلام نے ارشا دفر مايا:

الكَانَّ اَوُلِيَا اللهِ لَا يَمُوْتُونَ بَلِ يَنْتَقِلُونَ مِنَ النَّارِ إِلَى النَّارِ

ترجمہ:خبردار! بیشک اولیاالله مرتے نہیں بلکہ ایک گھرسے دوسرے گھر میں منتقل ہوتے ہیں۔

الْمَوْتُ جَسْرٌ يُوصِلُ الْحَبِيْبِ إِلَى الْحَبِيْبِ

ترجمہ: موت ایک بل ہے جو حبیب کو حبیب سے ملاتی ہے۔

اسى ليے حضرت على كرم الله وجهدنے فرمايا "موت مومن كى محبوبہ ہے"

سوال بیہ ہے کہ بیمراتب کیسے حاصل ہوسکتے ہیں؟ بیمراتب اپنے نفس کو مارکر حاصل ہوتے ہیں جسیا کہ اللہ تعالیٰ نے انسان، جسم یا حسیا کہ اللہ تعالیٰ نے انسان، جسم یا دوح کا فظ استعال نہیں فر مایا۔ انسان جسم اور روح کا فظ استعال نہیں فر مایا۔ انسان جسم اور روح کا مرکب ہے۔ جسم روح کے بغیر بے جان ہے اور بے جان اشیا پر موت وار دنہیں ہوتی جبکہ روح امر ربی ہے جس کے لیے موت مکن نہیں۔ موت کا اطلاق صرف اور صرف نفس پر ہوتا ہے۔ جس کا نفس دور ان حیات ہی موت کا ذا گفتہ چکھ لیے وہ چردنیا کی طرف مائل نہیں ہوتا۔ حضرت تی سلطان باھو رجمت اللہ علیہ فرماتے ہیں:

جوطالب زندگی میں ہی اپنے نفس کو مار لے اس میں نفس کے خلاف تین چیزیں پائی جاتی ہیں اوّل یہ کہ کھانا کھاتے وقت وہ اپنے نفس سے کہتا ہے کہ اے نفس! اللہ کے اس فر مان پر یقین رکھ کہ کُلُّ نَفْیس ذَا کِقَاتُ الْبَوْتِ (سورۃ آل عران۔ 185) ترجمہ:" ہرنفس نے موت کا ذا اُفقہ چکھنا ہے۔" تو جو کچھ کھانا چاہتا ہے کھالے کہ موت و جان کنی کے وقت کی لذیز وشریں کھانوں کی لذت سے بھی تلخ ترمحسوں ہوگی۔ دوم لباس پہنچ وقت طالب نفس سے کہتا ہے کہ تو جولباس بھی وجود پر پہنتا ہے اگر چہریشم اور ذریں کا لباس ہووہ تیرا کفن ہے۔ سوم یہ کہ جس جگہ یا خوبصورت عمارت میں بینے تا ہے کہ د کھا اے نفس! یہ گھر ویران ہوجائے گا تیرااصل گھر تو قبر ہے۔ (کلیمالتو حیر کلار)

وہ طالبِ مولی جواپنا مقصر حیات یعنی الله کی معرفت حاصل کر لیتے ہیں ان عارفین کے لیے

د نیوی زندگی حجاب کی مثل ہوتی ہے۔حضرت سخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

عارفین کے لیے زندگی حجاب کی مانند ہے اور وہ دنیا میں قیدی کی طرح رہتے ہیں کیونکہ

دنيامومنين كے ليےدوزخ كى مثل بے حضورعليه الصلوة والسلام في ارشادفر مايا:

النُّذِيَاسِجُنُ الْمُؤْمِنِيْنِ وَجَنَّتُ الْكَفِرِيْنَ (صَحِمَلُم 7417)

ترجمہ: دنیامومنین کے لیے قیدخانہ اور کا فروں کے لیے جنت ہے۔ (کلیدالتوحید کلال)

ایک مومن وطالب مولی جس کامقصودالله کی ذات ہے نہ کہ دنیا کی عیش وعشرت،اس کے لیے ہی دنیا وا آخرت میں نجات ہے۔اللہ تعالی نے سیّد ناخوث الاعظم سے فرمایا ' جو بیجان لے کہ مرنے کے بعداس کے ماتھ کیا ہونا ہے تو وہ دنیا کی زندگی طلب نہ کرے بلکہ ہر لمحہ یہی کہے کہ مجھے مار ڈال مجھے مار ڈال ' تو اس کا مطلب بھی یہی ہے کہ جب کسی کو مرنے سے قبل ہی موت کے بعد کے مالات معلوم ہوجا کیں وہ کیونکر چاہے گا کہ وہ اس دنیا میں رہے اور اس کی زینت ورنگینیوں میں مشغول ہو بلکہ وہ تو ہر لمحہ یہی چاہے گا کہ وہ جلد از جلداس دنیا سے رخصت ہوتا کہ وہ اس دنیا سے کشرسے محفوظ رہے اور اس نے مالک وہ اس دنیا سے کشرسے محفوظ رہے اور اپنی مالک وہ اس دنیا ہے۔ اس کا موت کی تمنا کر نااز روئے مایوس نہیں بلکہ اس دنیا سے اپنے اصل گھر واپس لوشنے اور اپنے مالک و خالق سے ملئے کے اشتیاق کے نہیں بلکہ اس دنیا سے اپنے اصل گھر واپس لوشنے اور اپنے مالک و خالق سے ملئے کے اشتیاق کے باعث موت کی طلب کر نامر اسرگناہ ہے۔

عضرت خباب بن ارت رضی الله عنهٔ فرماتے ہیں کہا گررسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نائم میں مورد کی الله علیہ وآلہ وسلم نائم میں مورد کی الله علیہ وآلہ وسلم

نے ہمیں موت کی دعا کرنے سے منع نہ کیا ہوتا تو میں اس کی دعا کرتا۔ (صحیح بخاری۔7234)

اگروہ نیک ہے توممکن ہے کہ نیکی میں اور زیادہ ہوا وراگر براہے توممکن ہے اس سے توبہ کرلے۔' اگروہ نیک ہے توممکن ہے کہ نیکی میں اور زیادہ ہواوراگر براہے توممکن ہے اس سے توبہ کرلے۔'' (صحیح بخاری۔7235)

جو شخص اس دنیا میں اللہ کی رضا کے مطابق زندگی بسر کرے گا تو موت کے بعد اس کے ساتھ اچھا معاملہ ہوگا اور اللہ تعالیٰ اسے ان سب انعامات سے نوازے گا جن کا اللہ تعالیٰ نے اپنے نیک بندوں سے وعدہ فرمایا ہے۔لیکن جواس دنیا میں مشغول رہے گا اور موت اور اس کے بعد آنے والی زندگی کو فراموش کردے گا تواس کے ساتھ وہی معاملہ ہوگا جس کی وعیداللہ پاک کا فروں کودے چکا ہے۔

الله پاک سیّدناغوث الاعظم شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله عنهٔ سے تمام مخلوقات کے اندھا، گونگا، بہرا ہونے اور حسرت وگریہ کرنے کے متعلق بیان فر مایا کہ قبر میں اور قیامت کے روز بھی مخلوق بے بس ہوگی اور کسی کو یا رانہ ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے بچھ کہہ سکے۔

انسان کے جسمانی وجود سے جب اس کی روح قبض کر لی جاتی ہے تو وہ مردہ ہوجا تا ہے۔ اس کی حسیات بھی ختم ہوجاتی ہیں۔ نہ وہ حرکت کرسکتا ہے اور نہ ہی وہ کچھ بول سکتا ہے لیکن اس کا روحانی وجود اس وقت اس کے مردہ وجود کے پاس ہوتا ہے اور وہ روحانی وجود سے ہی ظاہر میں ہونے والے واقعات کود کھے رہا ہوتا ہے۔ اس کی مثال ایسے ہی ہوتی ہے جیسے کوئی گونگا، اندھا، ہرایا کوئی معذور ہو۔ مرنے پراس کے سامنے سے تمام ججابات الکھ جاتے ہیں اور حقیقت حق اس پرآشکار ہو جاتی ہے لیکن چونکہ دنیا کی امتحان گاہ کا وقت ختم ہو چکا ہوتا ہے لہذا اس وقت وہ کوئی عمل نہیں کرسکتا موائے پچھتاوے کے اس کے پاس کوئی چارہ نہیں ہوتا۔ اُسے خسل دے کر اور کھن پہنا کر قبر میں اتار دیا جاتا ہے۔

جیسا کہ گزشتہ صفحات میں بیان کیا جا چکا ہے کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا کہ موت کے بعد قبر پہلی منزل ہے۔ اگریہ آسان ہوگئ تو آگے کی منازل بھی آسان ہوں گی۔ چونکہ موت کے فورا بعد سوال وجواب کاعمل شروع ہوجاتا ہے اور ان سوالوں کے جوابات کی بنا پر ہی میت کے ساتھ معاملہ کیا جا تا ہے۔ ذیل میں ایک حدیث مبارکہ بیان کی جارہی ہے جس میں ایک مومن اور ایک کا فرکی روح کے ساتھ قبر میں کیا معاملہ ہوگا، بیان کیا گیا ہے۔

عضرت براء بن عاز ہے روایت ہے، فرماتے ہیں کہ ہم رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ انصار کے ایک شخص کے جنازے میں نکلے، ہم قبر کے پاس پہنچے۔وہ ابھی تک تیار نہ

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 161 ﴿ الرسالة الغوشيه المراكة المالة الغوشيه المراكة المالة الغوشيه المراكة المراكة المراكة المراكة المراكة الغوشيه المراكة ا

مقى تورسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بينه كئے اور ہم بھى آپ كے اردگر دبيره كئے گويا ہمارے سروں يرچ ايان بيٹھي ہيں۔آپ صلى الله عليه وآله وسلم كے ہاتھ ميں ايك لكڑى تھى جس سے آپ زمين كريدر بي تخفيق كر آپ صلى الله عليه وآله وسلم في سرأ ثقايا اور فرمايا كه قبر كے عذاب سے الله كى پناہ طلب کرواوراسے دوباریا تین بارفر مایا۔اوروہ ان کے جوتوں کی جاپس رہا ہوتا ہے جب وہ پیٹے پھر کرلو مع ہیں۔اس وقت اسے پوچھا جاتا ہے" تمہارارب کون ہے؟ تمہارا دین کیا ہے؟ تمہارا نبی کون ہے؟'' ہناد کی روایت کے الفاظ بہ ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا کہ پھر اس کے ماس دوفر شنے آتے ہیں،اسے بھاتے ہیں اوراس سے پوچھتے ہیں تمہارار ب کون ہے؟ تووہ کہتاہے کہ میرارب اللہ ہے۔ پھروہ دونوں اس سے پوچھتے ہیں تہارادین کیاہے؟ وہ کہتاہے میرادین اسلام ہے۔ پھر پوچھتے ہیں بیکون ہے جوتم میں بھیجا گیا تھا؟ وہ کہتا ہے وہ اللہ کے رسول صلی الله علیه وآله وسلم بیں۔ پھروہ دونوں اس سے کہتے ہیں تنہیں بیکہاں سے معلوم ہوا؟ وہ کہتا ہے میں نے اللہ کی کتاب پڑھی اور اس پرایمان لایا اور اس کو سے سمجھا۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا پھرایک پکارنے والا آسان سے پکارتا ہے میرے بندے نے بچ کہالہذاتم اس کے لیے جنت کا بچھونا بچھا دواوراس کے لیے جنت کی طرف کا ایک دروازہ کھول دواورا سے جنت کا لباس پہنا دو۔آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں پھر جنت کی ہوااوراس کی خوشبوآنے لگتی ہے اور تا حدِنگاہ اس کے لیے قبر کشادہ کر دی جاتی ہے اور رہا کا فرتو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس کی موت کا ذکر کیا اور فر مایا اس کی روح اس کے جسم میں لوٹا دی جاتی ہے۔اس کے پاس دوفرشتے آتے ہیں،اسے اٹھاتے ہیں اور پوچھتے ہیں تہارار بکون ہے؟ وہ کہتاہے یہ مجھے نہیں معلوم۔وہ دونوں اس سے پوچھتے ہیں یہ آدمی کون ہے جوتم میں بھیجا گیا تھا؟ وہ کہتا ہے یہ مجھے نہیں معلوم ۔ پھر وہ دونوں اس سے پوچھے ہیں تہارا دین کیا ہے؟ وہ کہتا ہے یہ مجھے نہیں معلوم ۔ تو یکارنے والا آسان سے بکارتا ہے اس نے جھوٹ کہا،اس کے لیے جہنم کا بچھونا بچھا دواور جہنم کالباس پہنا دواور اس کے لیے جہنم کی طرف دروازہ کھول دوتواس کی تپش اوراس کی زہر ملی ہوا آنے گئی ہےاوراس کی قبرتنگ کردی جاتی ہے یہاں تک کہاس کی پسلیاں إدهرے أدهر ہو جاتی ہیں۔ (سنن ابو داؤد۔4753)

مخضریہ کقبر جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے یا جہنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا۔
قیامت کے دن کو یوم حساب یا یوم حشر بھی کہتے ہیں جس دن انسان کے ان تمام اعمال کا حساب
کیا جائے گا جو وہ اس دنیا میں کرتا رہا اور پھر اس کے مطابق اس کے ان اعمال کی اسے جزا دی
جائے گی۔ اگرا چھے اعمال کیے ہوں گے تو اچھا بدلہ ہوگا اور اگر برے اعمال اور گناہ کیے ہوں گے تو
بدلہ بھی برا ہوگا۔ ارشا دِباری تعالیٰ ہے:

﴿ فَالْيَوْمَرُ لَا تُظْلَمُ نَفُسٌ شَيْعًا وَ لَا تُجُزَوُنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ (سورة يلين 54) ترجمہ: پس آج کے دن کی جان پر پچھظم نہ کیا جائے گا سوائے ان کاموں کے جوتم کیا کرتے تھے۔

قیامت کے روز کسی کی مجال نہ ہوگی کہ اللہ کے ساتھ کلام کرسکے یا کسی عمل کی جزایا سزا پر بحث و جمت کرسکے۔اس وقت اس کا نامۂ اعمال اس کے سامنے ہوگا اور وہ اپنے کسی عمل سے اٹکار نہ کر سکے گا۔اس کی مثال ایک اندھے گو نگے اور بہرے کی ہی ہوگی۔اورانسان کے اعمال کی گواہی اس کے اینے اعضادیں گے۔

ارشادِ بارى تعالى ب:

الْيَوْمَ نَغْتِمُ عَلَى اَفُواهِهِمْ وَ تُكَلِّمُنَا اَيْدِيْهِمْ وَ تَشْهَلُ ارْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا
 يَكُسِبُونَ (سورة للين -65)

ترجمہ: آج ہم ان کے مونہوں پر مہراگا دیں گے اور ان کے ہاتھ ہم سے باتیں کریں گے اور ان کے پاؤل ان اعمال کی گواہی دیں گے جووہ کمایا کرتے تھے۔

حديثِ مباركه مين بهي حضور عليه الصلوة والسلام كافرمان ب:

عضرت انس بن ما لک رضی الله عنهٔ سے روایت ہے کہ ہم رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم

کے ماس بیٹھے تھے کہ آپ بنس پڑے۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یو چھا کیا تہمیں معلوم ہے کہ میں کس بات پر ہنس رہا ہوں؟ ہم نے عرض کی اللہ اوراس کارسول زیادہ جاننے والے ہیں۔ آپ صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا کہ مجھے بندے کی اپنے رب کے ساتھ کی گئی بات پر ہنسی آتی ہے۔وہ کے گااے میرے رب ! کیا تونے مجھے ظلم سے پناہ نہیں دی؟ وہ فرمائے گا کیوں نہیں۔ فرمایا بندہ کہے گا میں اینے خلاف اپنی طرف کے گواہ کے سوا اور کسی (کی گواہی) کو جائز قرار نہیں دیتا۔ تووہ فرمائے گا آج تم اپنے خلاف بطور گواہ خود کافی ہواور کراماً کا تبین بھی گواہ ہیں چنانچہاس کے مند پر مہرلگا دی جائے گی اور اس کے اعضا سے کہا جائے گا بولو۔ فرمایا تو وہ اس کے اعمال کے بارے میں بتاکیں گے، پھراسے اور (اس کے اعضا کے) بولنے کو اکیلا چھوڑ دیا جائے گا۔ فرمایا تو (اعضا کی گواہی س کر) وہ کہے گا دور ہوجاؤ۔ میں تمہاری طرف سے لڑا کرتا تھا۔ (صحیح مسلم۔7439) الله تعالى سيّدناغوث الأعظم شيخ عبدالقاور جيلاني رضي الله عنهٔ سے بھي يہي فرما رہا ہے كه قيامت کے روز جب اعمال کا حساب ہور ہا ہوگا تب کسی کی جرأت نہ ہوگی کہ اللہ کے سامنے کسی بات پر اعتراض کر سکے۔اس وقت مونین تو خوش ہوں گے کیونکہان کے اعمال نامے دائیں ہاتھ میں ہوں گے اور ان کے لیے جنت کی بشارت ہے جبکہ منکرین اور کا فرسخت پریشان اور بشیان ہوں گے۔ان کے اعمال نامے ان کے بائیں ہاتھ میں ہوں گے اور انہیں دوزخ کی بشارت دی جائے گ\_ارشادِبارى تعالى ب:

 سَبُعُونَ فِرَاعًا فَاسُلُكُوهُ اللهِ اللهِ كَانَ لَا يُؤُونَ بِاللهِ الْعَظِيْمِ ٥ (مورة الحاقه - 33-11)

رجمہ: اُس دن تم (حاب کے لیے) پیش کیے جاؤگ تہماری کوئی پوشیدہ بات چپی ندر ہے گا۔

مودہ شخص جس کا نامہ اعمال اس کے داکیں ہاتھ میں دیا جائے گا تو وہ (خوش ہے) کہے گا آؤمیر انامہ

اعمال پڑھلو میں تو یقین رکھتا تھا کہ میں اپنے حساب کو پانے والا ہوں سووہ پہندیدہ زندگی بسر

اعمال پڑھلو میں تو یقین رکھتا تھا کہ میں اپنے حساب کو پانے والا ہوں سووہ پہندیدہ زندگی بسر

کرے گا۔ بلندو ہالا جنت میں جس کے خوشے جھکے ہوئے ہوں گے۔ (ان سے کہا جائے گا) خوب

لطف اندوزی کے ساتھ کھا و اور پیوائن (اعمال) کے بدلے جوتم گزشتہ ایام میں آگے بھی چھے ہو۔

اوروہ شخص جس کا نامہ اعمال اس کے باکیں ہاتھ میں دیا جائے گا تو وہ کہ گا ہائے کاش! مجھے میرا

اور وہ شخص جس کا نامہ اعمال اس کے باکیں ہاتھ میں دیا جائے گا تو وہ کہ گا ہائے کاش! مجھے میرا

نامہ اعمال ند دیا گیا ہوتا۔ اور میں نہ جانتا کہ میرا حساب کیا ہے۔ ہائے کاش وہی (موت) کام تمام

کر چکی ہوتی۔ (آج) میرا مال بھی مجھ سے (عذاب کو) کچھ دور نہ کر سکا۔ جھ سے میری قوت و

سلطنت جاتی رہی۔ (آج) میرا مال بھی مجھ سے (عذاب کو) کچھ دور نہ کر سکا۔ جھ سے میری قوت و

سلطنت جاتی رہی۔ (آج) میرا مال بھی مجھ سے (عذاب کو) کچھ دور نہ کر سکا۔ جھ سے میری قوت و

سلطنت جاتی رہی۔ (آج) میرا مال بھی مجھ سے (عذاب کو) کچھ دور نہ کر سکا۔ جھ سے میری قوت و

سلطنت جاتی رہی۔ (آج) میرا مال بھی ہے میں اسے جکڑ دو۔ بیشک یہ بڑی عظمت والے اللہ پر یقین نہیں

ایک زنجیر جس کی لمبائی سترگز ہے میں اسے جکڑ دو۔ بیشک یہ بڑی عظمت والے اللہ پر یقین نہیں

رکھتا تھا۔

لہذا آخرت میں وہی خض کامیاب ہوگا جس نے اس دنیا میں رہتے ہوئے نہ صرف مُو تُوّا قَبْلَ
اَنْ مَّدُوْ تُوْا کامرتبہ پالیا ہوگا بلکہ مرشد کامل اکمل کی صحبت کی بدولت اس کے نفس کا تزکیہ ہوگیا ہوگا
اور اس کا قلب وباطن اللہ کی معرفت کی بدولت روشن اور منور ہوگا۔ ایسا ہی شخص قبر میں منکر نکیر کے
پوچھے گئے سوالوں کے درست جواب دے گا کیونکہ اس نے اس دنیا میں رہتے ہوئے دنیا ہے دل
نہیں لگایا بلکہ اللہ کی معرفت حاصل کر کے اسے باطنی وجود کو زندہ کرلیا۔ بقول اقبال اُ:

تنِ بے روح سے بیزار ہے حق خدائے زندہ زندوں کا خدا ہے

ایسے ہی شخص کی روح حیاتِ جاودانی کے بعد زندہ ہوگی یعنی نہ گونگی ہوگی نہ اندھی اور نہ بہری اور نہ ہی حسرت وگریہ میں۔ایسے ہی لوگ اپنی قبروں میں زندہ ہوتے ہیں جیسا کہ انبیا اور اولیا کے متعلق

### ترجمه وشرح ٠٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه المركم 165 المركم الرسالة الغوشيه

حضور عليه الصلوة والسلام في فرمايا:

الْكُنْبِيَاءُ وَالْكَوْلِيَاءُ يُصَلُّونَ فِي قُبُوْرِهِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي بُيُوتِهِمْ ترجمہ: انبیااوراولیاا پنی قبروں میں (بھی ایے ہی) نماز اداکرتے ہیں جیسے اپنے گھروں میں نماز ادا # 7 S

حضرت سخى سلطان باهُورحمته الله عليه ان زنده دل اوليا كے متعلق فرماتے ہيں:

۱۔ اولیا را قبر خلوت باخدا زندہ دل برگز نہ میرد اولیا ٢ بعد مردن ميشود جان ياك نور غرق في التوحيد في الله باحضور می شود دیدار الله سربسر اولیا ہرگز نہ میرد با لقا ہم سخن باعارفاں ذکرش ضرور

۳ غرق داند زر خاکش در قبر ۷م\_ طمع و حسد و حرص مرده با هوا ۵۔ ہرکہ گیرد نام بانامش حضور

ا) ترجمہ: زندہ اولیا اللہ ہرگزنہیں مرتے ، اولیا اللہ کے لیے قبرلقائے حق کا خلوت خانہ ہوتی ہے۔ (لینی قبر میں وہ اپنے محبوب سے ملاقات کرتے ہیں اور ملاقات زندہ وجودوں کے درمیان ہوتی ہے نہ کہ مردہ)۔ ۲) مرنے کے بعدوہ یاک نوری صورت اختیار کر کے تو حید الہی میں غرق ہوجاتے ہیں اور ہمیشہ الله تغالیٰ کی حضوری میں رہتے ہیں۔٣) لوگ انہیں زیر خاک قبر کا مردہ سمجھتے ہیں کیکن وہ سربسر دیداراللی میں محوہوتے ہیں۔ م) اولیااللہ ہر گزنہیں مرتے بلکہ وہ دیداراللی میں غرق رہتے ہیں اور ان کے وجود سے طمع وحرص وہوں جیسے خصائل بدمر جاتے ہیں۔ ۵) جب کوئی عارف ان کا نام کے کران کو بکارتا ہے تو وہ حاضر ہوکران سے گفتگو کرتے ہیں۔(عقلِ بیدار)

> دلی زنده شود برگز نمیرد 8 دلی بیدار شد خوابش تگیرد

ترجمہ:جودل زندہ ہوجائے وہ دوبارہ ہر گرنہیں مرتااور نہ ہی بیداردل سوتا ہے۔ (نورالہدی خورد) روزِ قیامت الله اسی معیار بر مخلوق کو بر کھے گا کہ س کی روح اندھی گونگی اور بہری تھی کس کی نہیں اور يبياس كى جحت موگى جىياكە الله تعالى نے فرمايا:

☆ وَمَنْ كَأْنَ فِي هٰذِهِ ٱعْمٰى فَهُو فِي الْأَخِرَةِ ٱعْمٰى (سوة بني اسرائيل - 72)

ترجمه: جواس (اس دنیا) میں دیدار سے اندھار ہاوہ آخرت میں بھی اندھار ہے گا۔

اس دن بیمرده ول اور باطنی طور پراندھے، گونگے اور بہرے لوگ حسرت اور گریہ میں مشغول ہوں گئے کہ کسی طرح اللہ کے خضب سے نجات حاصل ہوجائے لیکن وہ بے بس اور لا چار ہوں گے۔ انہی کے متعلق ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

\[
\text{\final}
\]
\[
\text{\final}
\]
\[
\text{\final}
\]
\[
\text{\final}
\text{\final}
\]
\[
\text{\final}
\text{\final

رَّتِ السَّمَوْتِ وَ الْاَرْضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا الرَّحْنِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ٥ يَوْمَر يَقُومُ الرُّوْحُ وَ الْمَلْمِكَةُ صَقَّا إِلَّا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ اَذِنَ لَهُ الرَّحْمُنُ وَ قَالَ صَوَابًا ٥ يَقُومُ الرُّوْحُ وَ الْمَلْمِكَةُ صَقَّا إِلَّا مَنْ الْإِنْ لَهُ الرَّحْمُنُ وَ قَالَ صَوَابًا ٥ (سورة النبا ـ 38-37)

ترجمہ: (وہ) آسانوں اور زمین کا اور جو کچھان کے درمیان ہے (سب) کا پروردگارہے، بڑی ہی رحمت والا ہے۔ اس سے بات کرنے کا کسی کو پارا نہ ہوگا۔ جس دن جرائیل اور (دیگر) فرشتے صف بستہ کھڑے ہوں گے، کوئی لب کشائی نہ کرسکے گاسوائے اس شخص کے جسے خدائے رحمٰن نے اِذن (شفاعت) دے رکھا تھا۔ اور اس نے زندگی میں درست بات کہی تھی۔

حضور علیہ الصلوٰ قو السلام کی درخواست پراللہ تعالیٰ میزان قائم فرمائے گا جہاں نیکیوں اور بدیوں کا وزن ہوگا۔حضور علیہ الصلوٰ قو والسلام اپنی امت کے مونین کی شفاعت فرمائیں گے اور اللہ سے اس کے فضل کے فضل کے بغیر نجات ممکن نہیں۔

عضرت جابر رضی اللہ عنۂ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا تم میں ہے کسی کاعمل نداہے جنت میں داخل کرے گا اور نداہے دوزخ سے بچائے گا اور ندمجھے میرا عمل جنت میں داخل کرے گاہاں وہ جواللہ کی رحمت کے ساتھ ہو۔ (مسلم) حضرت سخی سلطان بائھور حمتہ اللہ علیہ پنجا بی ابیات میں فر ماتے ہیں:

ہے پرواہ درگاہ رب دی باٹھوؓ، نہیں فضلاں باجھ نبیرا ھو مفہوم:اللہ تعالیٰ کی ذات بہت پرواہہاں کے فضل کے بغیر نجات اور چھٹکارہ نہیں۔

ﷺ ﷺ

وَقَالَ لِيُ يَاغَوْثَ الْاَعْظَمُ مَن رَآنِي إِسْتَغْلَى عَنِ السُّؤَالِ فِي كُلِّ حَالٍ وَمَن لَمْ يَرَانِي لَمْ يَنْفَعُهُ السُّوَّالُ وَهُوَ مَحْجُوْبٌ بِالْمَقَالِ

ترجمہ: اور مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم البحس نے مجھے دیکھا وہ ہرحال میں مجھ سے سوال کرنا اسے پچھ نفع سوال کرنا اسے پچھ نفع نددیکھا اس کا سوال کرنا اسے پچھ نفع ندرے گا کیونکہ وہ قبل وقال کی بناپر مجوب ہے۔''

شرح: الله تعالى سيّد ناغوث الاعظم شخ عبدالقا درجيلاني رضى الله عنهٔ سے اپنے ديدار كے متعلق فرما رہاہے جس سے ثابت ہوتا ہے كہ الله تعالى كوديكھا جاسكتا ہے۔

لیکن اللہ پاک کو کیسے دیکھا جا سکتا ہے؟ اس کے متعلق سیّد ناغوث الاعظم ؓ اپنی تصنیف سرّ الاسرار میں فرماتے ہیں:

الله دوطرح سے ہوسکتا ہے:

ا آخرت میں کسی آئینہ کے واسطہ کے بغیر اللہ تبارک و تعالیٰ کے جمال کا دیدار۔

۲۔ دنیا میں قلب کے آئینہ کے واسطہ سے اللہ عز وجل کی صفات کا دیدار ہوتا ہے جو کہ قلب کے آئینہ میں فواد کی نظر سے اللہ تعالیٰ کے جمال کے انوار کاعکس دیکھنا ہے۔

جبيها كهاللدتعالى في (حضورعليه الصلاة والسلام كمتعلق) فرمايا:

☆ مَا كَنَبَ الْفُؤَادُمَا رَأى (سورة الْجُم-11)

ترجمه: قلب نے جود یکھااسے نہ جھٹلایا۔ (سرّالاسرار)

یعنی حضور علیه الصلوة والسلام نے اپنے قلب کے ذریعے معراج کی رات جود یکھا وہ حق اور سے ہے۔ معراج کے سفر سے واپسی پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین نے حضور علیه الصلوة والسلام سے سوال کیا کہ آپ نے اللہ تعالی کوکس صورت میں دیکھا؟ تو حضور علیه الصلوة والسلام نے ارشاد فرمایا:

रोंक रोंक रेंक के रहें के के रहें के रोंक रेंक

ترجمہ: میں نے اپنے رب کوایک بےریش نوجوان کی صورت میں ویکھا۔ (بحوالہ سر الاسرار)

الله عَرَاقِهُ الله عَرَاجِ مُؤرّةِ المُرَدَقَطُطُ شَبَابُ اللهِ عَرَاجِ مُؤرّةِ المُرَدَقَطُطُ شَبَابُ

ترجمہ: شب معراج میں نے اپنے رب کو گھنگریا لے بالوں والے بےریش نو جوان کی صورت میں دیکھا۔ (بحوالہ سلطان الوھم)

آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قرب کی اس انتہا پر بھی اپنی امت کوفراموش نہیں کیا بلکہ اللہ تعالیٰ سے اپنی امت کے لیے بھی ویدار کی دولت طلب کرلی اور اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب کی خواہش کور قر نہیں فرمایا بلکہ اپنے دیدار کا راستہ اپنے محبوب کی امت کے لیے بھی کھول دیا اور دیدار کا راستہ فقر کا راستہ نقر کا راستہ ہے جیسا کہ حضرت کی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرمائے ہیں:

النقرديداراللي كاعلم ہے۔ (عين الفقر)

حضرت سخی سلطان باسكور حمته الله عليه ديدار كے طريقوں كے متعلق فرماتے ہيں:

الران وحدیث کی رو سے روئیت ودیدار پر وردگار تین طریق سے درست اور رواہے:

اردوئیت و دیدارخداخواب میں رواہے وہ خواب کہ جواللہ تعالیٰ کے بلا حجاب قرب کے لیے خلوت خانہ کی مثل ہوتا ہے۔ ایسے خواب کونوری خواب کہا جاتا ہے کہاس میں دیدارِ حضور کا مشاہدہ نصیب ہوتا ہے۔

٢- ديدار اللي مراقبه مين رواب- وه مراقبه جوموت كيمثل جواورصاحب مراقبه كوحضور مولى مين

پہنجادے۔

٣ ـ بسركي آنكھوں (نوربصيرت) سے ديدار اللي كرناروا ہے ۔ ايسے كہم اس جہان ميں ہواور جان لاهوت لا مكان ميں ہو۔

لیکن دیدار اللی کے ان عظیم مراتب کا فیض وفضل مرشد کامل سے حاصل ہوتا ہے۔ اسم الله ذات تیری را ببری کے لیے ہردم تیرے ساتھ موجود ہے اس لیے لقائے حق کے سواکسی اور چیز کی جنجونہ كر\_(نوراليدي كلال)

حضرت سخی سلطان باسكو رحمته الله علیه کے مندرجه بالا فرمان سے واضح طور برمعلوم ہوتا ہے كه الله تعالیٰ کے دیدار کے حصول کے لیے مرشد کامل اکمل کا ساتھ بہت ضروری ہے جواسم الله ذات کے ذریعے اپنے طالبوں پر بھی دیدار ولقائے الہی کا راستہ کھول دیتا ہے۔ فنافی اللہ بقاباللہ کے مرتبہ پر فائز ہونے کی بنا پر وہی دیدار اللی کا واحد وسیلہ ہوتا ہے۔اس بنا پر حضور علیه الصلوة والسلام نے ارشادفرمایا:

ارشادفر مایا:

﴿ مَنْ دَأَنِیْ فَقَدُ دَأَ الْحَقُ

ترجمہ: جس نے مجھے دکھے پستحقیق اس نے حق دیکھا۔

اللہ تعالی کودیکھنے کے لیے کسی سمت میں سفر کرنے کی ضرورت نہیں نے قرودیدار الہی کاراستہ باطن کا راستہ ہے کیونکہ اللہ تعالی نہ صرف انسان کے اندر موجود ہے بلکہ کا تنات کی ہرشے میں اس کا نور کارفر ماہے تاہم انسان کے اندراللہ تعالی کاظہور دیگر مخلوقات کی نسبت زیادہ ہے کیونکہ اللہ تعالی نے انسان کواین صورت مرتخلیق کیا۔

خَلَقَ اللهُ أَدَمَ عَلَى صُوْرَتِهِ (صَحِي بَارى -6227)

ترجمه:الله تعالى في دم كواين صورت يربيدا كيا-

حديثِ قدسى ميں ارشادے:

الْأنْسَانُ سِرْ يُ وَ اَكَاسِرُ لُهُ

ترجمه: انسان میراراز ہے اور میں انسان کاراز ہول۔

قرآنِ مجيدين ارشادِ بارى تعالى ب:

ترجمه: اور مين تهار اندرموجود بول - كياتم و يكهي نهين؟

الله تعالى نے نه صرف بيفر ما ديا كه مين تمهارے اندر موجود مول بلكه خبر دار بھى فر ما ديا كه تم و يكھتے نہيں ہو۔

اسى كمتعلق ا قبال في بهى فرمايا:

خودی میں گم ہے خدائی تلاش کر اے غافل یہی ہے تیرے لیے اب صلاح کار کی راہ

ای لیے تمام صوفیا کرام اینے من میں غور وفکر کرنے اور اینے من میں ڈوینے کی تصیحت کرتے رہے۔ اب انسان کے اندرا گراللہ کی ذات موجود ہے تو انسان اللہ کے دیدار کی بجائے اپنی تش کی خواہشات کی تحمیل اور شہوات کی پیروی میں کیوں مشغول رہتا ہے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ نش ایک جاب کی مثل بندے اور اللہ کے درمیان حائل ہے۔ جب نفس کا بیج اب انسان پر غالب آ جائے تو انسان اللہ کی ذات سے غافل ہو کرخواہشات نفس کی پیروی میں مشغول ہو جاتا ہے اور ہر وقت شہوات کے زیرِ اثر اپنی نفس کو اس کی تسکین پہنچانے کے لیے سرگرم رہتا ہے لیکن جیسے ہی مرشد کا مل کی نگاہ اور صحبت میسر آتی ہے تو نفس کا بیج اب کمز ور ہوتے ہوتے بالآخرختم ہو جاتا ہے۔ حضرت خی سلطان باھور جمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

بندے اور اللہ تعالی کے درمیان کوئی پہاڑیا دیوار حائل نہیں ہے اور نہ ہی میلوں تک پھیلی ہوئی طویل مسافت ہے بلکہ پیاز کے پردہ سے بھی زیادہ باریک پردہ ہے جسے تصوراسم اللہ ذات اور صاحب راز مرشد کامل کی توجہ سے توڑنا کوئی مشکل کام نہیں۔ تُو آنا چا ہے تو دروازہ کھلا ہے اور اگر نہ آئے تو اللہ بے نیاز ہے۔ (کلیدالتو حید کلاں)

# ٠﴾ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 171 ﴿ 171 اللهِ الغوشيه المُعَالِمُ المُعَالِمُ اللهِ الغوشيه المُعَالِمُ المُعَالِمُ ال

صاحبِ راز مرشد کامل اکمل کی را جنمائی اوراسم الله ذات الله کقرب و وصال تک پینچ لازم و ملزوم بیں۔ کیونکه مرشد کامل اکمل کی نگاہ جو کمال کرسکتی ہے وہ سالہا سال کی ریاضت نہیں کرسکتی۔ پنجا بی ابیات میں آپ رحمت اللہ علیہ فر ماتے ہیں:

دل کر صیقل شیشے وانگول، دور تھیون گل پردے مُو مفہوم: اپنے دل کو شیشے کی شل صاف کرلوجس سے تمام پردے اور جاب دور ہوجا کیں گے۔
فقر دیدار الہی کاعلم ہے اور فقر ہی وہ راستہ ہے جس پر طالب مولی کے لیے سب سے بڑا انعام دیدار الہی کاعلم ہے اور فقر ہی وہ راستہ کے خلیق کا مقصد ہے۔ (فقرے متعلق بہت وضاحت دیدار الہی ہے اور دیدار ومعرفت الہی ہی انسان کی تخلیق کا مقصد ہے۔ (فقرے متعلق بہت وضاحت سے گزشتہ سفات میں بیان کیا جا چکا ہے۔)

دیدار کے لیے لقا کا لفظ بھی استعمال ہوتا ہے جس کے معنی چہرہ اور رویت کے ہیں۔اللہ پاک نے قرآن میں ارشاد فرمایا:

المال مالی المالی الما

دية بي-

# • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 172 ﴿ 172 اللهِ الغوشيه عَلَيْهِ • ﴿ الرسالة الغوشيه المُنْهِ • ﴿ الرسالة الغوشيه المُنْهِ • ﴿ الرسالة الغوشيه المُنْهِ • ﴿ اللهِ اللهِ الغوشيه المُنْهِ • ﴿ اللهِ اللهِ الغوشيه المُنْهِ • ﴿ اللهِ اللهِ الغوشيه اللهُ ا

اَفْهَنَ شَرَحَ اللهُ صَدْرة فَلِلْإِسْلَامِهِ فَهُوَ عَلَى نُوْدٍ قِنْ رَبِّهِ (سورة الزمر 22)
ترجمہ: بھلاجس شخص کا سینہ اللہ نے اسلام کے لیے کھول دیا ہوتو وہ اپنے رب کی طرف سے نور پر ہوجا تا ہے۔

مندرجہ بالا آیت ہے مراد بھی یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کی را ہنمائی اپنے نور کی طرف کر دیتا ہے اور طالبِ مولیٰ اللہ تعالیٰ کی پیچان اور دیدار حاصل کر لیتا ہے۔

حضورعليه الصلوة والسلام في ديدار كم تعلق ارشا دفر مايا:

حضرت جریر بن عبداللہ رضی اللہ عنۂ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا قریب ہے وہ دفت جبتم اپنے پر وردگارکوا پنی آئھوں سے دیکھو گے۔ (مشکلوۃ) لہذا جو طالب مولی فقر کی راہ پر چلتا ہے تو مرشد کامل اکمل کی نورانی صحبت اور نگاہ سے اس کے نفس کا تزکیہ اور قلب کا تصفیہ ہوجا تا ہے اور وہ بتدری تمام روحانی و باطنی مقامات کو مرشد کی راہنمائی میں طے کرتا ہوا عالم و صدت میں اللہ کی ذات تک پہنے جاتا ہے اور اس کے باطن پر پڑے جابات دور ہوتے چلے جاتے ہیں پھر وہ جدھر دیکھتا ہے اسے اللہ کی ذات بھی دکھائی دیتی ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ وَبِلْهِ الْمَهُ مِنَ وَ الْمَغُوبُ فَأَيْكَا تُولُواْ فَضَمَّ وَجُهُ اللهِ (سورة البقره-115) ترجمه: اورمشرق ومغرب الله بى كے ليے بيں \_ پستم جدهر بھى رُخ كروگ الله كاچره پاؤگ\_ حضرت على كرم الله وجهد نے فرما يا:

المُ الْمُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الرَّالُّا لَكُمُ الرَّالُّا لَكُمُ الرَّالُّا لَكُمُ الرَّالُّا

ترجمہ: میں اپنے رب کی عبادت تب تک نہیں کرتاجب تک اسے دیکھ نہ لوں۔
تحلٰی تیری ذات کا سو بسو ہے
جدھر دیکھتا ہوں ادھر تو ہی تو ہے
مفہوم: تیری ذات کے جلوے ہر طرف ہیں۔ میں جس طرف بھی دیکھتا ہوں آؤ ہی نظر آتا ہے۔

سوال کرنا انسان کی فطرت میں ہے اور بطور مخلوق اس کے عاجز اور ہے بس ہونے کی دلیل بھی۔
اللہ تعالی عارف کے متعلق فرمار ہا ہے کہ عارف سوال کرنے سے بے نیاز ہوجا تا ہے۔ اصطلاح تضوف میں عارف سے مرادوہ طالبِ مولی ہے جے اللہ کاعرفان اور دیدار حاصل ہو چکا ہواور وہ اللہ کو دیکھ کراس کی عبادت کرے۔ پس جے کا کنات کی سب سے بڑی نعمت یعنی اللہ کا دیدار اور اس کا قرب میسر ہواور جو تسلیم ورضا پر قائم رہتے ہوئے اپنا ہر معاملہ اللہ کی رضا کو مدنظر رکھتے ہوئے کرے اسے کیا ضرورت کہوہ اللہ تعالی سے کوئی سوال کرے یا کسی دنیاوی خواہش یا آرز و کی محلے کی شعبیل کے لیے اللہ کے سامنے دستِ سوال دراز کرے یا آخرت میں حور وقصور کا طلبگار ہو۔ عدیثِ مبار کہ ہے:

المَنْ عَرَفَ رَبَّهُ فَقَدُ كُلَّ لِسَانُهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ترجمہ:جواپیے رب کو پیچان لیتا ہے پس تحقیق اس کی زبان گونگی ہوجاتی ہے۔

جے دیدار حاصل ہوجائے وہ زبانی گفتگواور بحث ومباحثہ میں مشغول نہیں ہوتا۔ بیتو علما کا کام ہے جو ظاہری علم کی بناپر جحت بازی میں مشغول ہوتے ہیں اورعوام میں تفرقہ بازی کا باعث بنتے ہیں۔ دنیا وعقبیٰ کی طلب تو وہ کرتے ہیں جو دیدار الہٰی کی لذت سے نا آشنا ہوتے ہیں۔ جن کے وجو دیرنفسانی لذات کو بی اپناسب کچھ بجھتے ہیں۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ دیدار الہٰی کی لذت اور دیگر نفسانی لذات رکھنے والوں کے متعلق فرماتے ہیں:

الذات ظاہری بھی ہوتی ہیں جیسے حواسِ خمسہ کی لذت، اور باطنی بھی جیسے افتدار وغلبہ، شرافت اور باطنی بھی جیسے افتدار وغلبہ، شرافت اور علم کی لذت بیر (باطنی) لذت نه آنکھ کو حاصل ہوتی ہے اور نه کان لطف اندوز ہوتے ہیں، نه ناک کو لذت ملتی ہے اور نه ذا کقہ ولمس کو ۔ باطنی لذات اللِ کمال پر ظاہری لذات کے مقابلے میں زیادہ غالب ہوتی ہیں۔ مثلاً اگر کسی شخص کو بیا ختیار دیا جائے کہ وہ مرغ مسلم اور حلوہ کھائے یا ریاست واقتدار کے ذریعے دشمنوں پر غلبہ پائے، اب اگر وہ شخص حوصلہ منداور عالی

ہمت ہوگا تو مرغ وحلوہ کی بجائے ریاست واقتدارکوتر جیج دے گااور پیپ کی لذت برصبر کرنااس کے لیے آسان ہوگا اور سمجھا جائے گا کہ اس کے نز دیک ریاست وا فتد ارمیں عمدہ غذاؤں کی نسبت زیادہ لذت ہے۔البتہ وہ ناقص محص جس کے باطنی معانی کمل نہ ہوئے ہوں اور وہ بیچے کی مانند ہویاا یسے خص کی مانند ہوجس کے باطنی قوی بریار ہو چکے ہوں بلکہ فنا ہو چکے ہوں یقیناً باطنی لذات کے مقابلے میں کھانے کی لذت کورجے دے گا۔ جو شخص بچینے کی کم عقلی، نا دانی اور نقص سے تجاوز کر کے دانائی کی حدود میں قدم رکھ چکا ہوجس طرح اس پر غذاؤں کی بجائے ریاست واقتدار کی لذت غالب ہوتی ہے اسی طرح اس شخص پر جو ظاہر سے تجاوز کر کے باطن میں پہنچ چکا ہومعرفتِ البی، جمال حضرت ربوبیت کے مشاہدے اور اسرار البی کی دریافت کی لذت زیادہ غالب ہوتی ہے اور وہ اسے ریاست واقتدار کی لذت پر بھی ترجیح دیتا ہے حالانکہ پہلذت مخلوق پر غالب ہے۔ جمال الهي كى لذت كيا بي اس كى تعبيراس آيت مياد كدس لى جاسكتى ب

المُ اللَّهُ مُ لَقُسٌ مَّا أَخْفِي لَهُمْ مِّنْ قُرَّةٍ آعُيُنِ (سورة المجده-17)

ترجمہ: پس کسی نفس کومعلوم نہیں وہ آنکھوں کی ٹھنڈک جوان سے پوشیدہ رکھی گئی ہے۔

ایسےلوگوں کے لیےوہلذتیں ہیں جوآ تکھوں نے دیکھی ہیں نہ کانوں نے سیٰ ہیں اور نہ کسی انسان کے دل بران کا خیال گزراہے۔ان لذتوں کا صحیح ادراک وہی کرسکے گا جس نے دونوں طرح کی لذتیں چکھی ہوں وہ مخص یقیناً تجر د،خلوت اور ذکر وفکر میں مشغول ہونے اور بحرمعرفت میں غوطہ زن ہونے کوتر جیج دے گااوراس لذت کے مقابلے میں ریاست وافتد ارکی تمام لذتوں کو حقیر سمجھ کر ترك كردك كا\_(احياءالعلوم جلد چهارم)

لہذاجس نے دیدار کی لذت چکھی ہواس کے لیے دنیا اور عقبیٰ کی ہرلذت ہیج اور کمترہے۔ حضرت سخی سلطان باهورجمته الله عليه فرماتے ہيں:

> به زیر لذت بود لذت لقا **金** لذت دنیا چہ باشد آن بے بقا

ترجمہ: تمام لذات سے بہتر لذت ''لذت ویدار' ہے اس کے مقاطعے میں لذت ونیا کی کیا وقعت کہوہ بے بقاہے۔(نورالہدیٰ کلاں)

لیکن جواللہ کے دیدار کی طلب نہیں کرتا وہ دیدار سے محروم رہتا ہے۔ وہ اللہ کی عباوت تو کرتا ہے

لیکن اللہ کی رضا اس کا مقصو ذبیس ہوتی اور نہ ہی وہ اپنے کئی بھی معاطے میں اللہ کی رضا کو برنظر رکھتا

ہے۔ اس انسان اور اللہ کے درمیان حجابات ہوتے ہیں جن کے باعث وہ اللہ کی رضا کو بجھنے سے
قاصر ہوتا ہے۔ اس لیے نہ اسے نقد رہے کھے پر یفین ہوتا ہے اور نہ اللہ کی ذات پر توکل۔ جس کی
وجہ سے وہ ہروفت اللہ سے سوال کرتا رہتا ہے۔ اس کا مطلوب و مقصود دنیا اور اس کی خواہشات و
لذات کی تحیل ہوتی ہے یا پھراگر کوئی طالب عقبی ہے تو وہ عاقبت میں اللہ تعالی سے حوروقصور اور
جنت کی نعتوں ولذتوں کا خواہاں ہوتا ہے۔ ذبان سے تو وہ اللہ کی رضا اور خوشنو دی کی با تیں ہی
کرتا ہے کیکن در حقیقت اس کے پیش نظر اس کی اپنی خوشی اور مرضی ہوتی ہے۔ وہ اپنی دعاؤں میں
بھی اللہ سے اپنی چاہت اور خواہشات کی تحمیل ما تکتے ہیں اور عرض گزار ہوتے ہیں یا اللہ ہمیں
فلاں چیز عطافر ما یا فلاں کا مکمل کر دے۔ اللہ کے دیدار کی طلب کا سوال انہیں چھو کر بھی نہیں
فلاں چیز عطافر ما یا فلاں کا مکمل کر دے۔ اللہ کے دیدار کی طلب کا سوال انہیں چھو کر بھی نہیں
نی تر آن میں وعیر بھی فرما دی ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ لَا يَوْجُوْنَ لِقَائَمَا وَرَضُوا بِالْحَيْوةِ اللَّهُ نَيَا وَاطْمَانَتُوا بِهَا وَ الَّذِينَ هُمُ عَنَ الْيَعْنَ الْحَيْوَةِ اللَّهُ نَيَا وَاطْمَانَتُوا بِهَا وَالْمِينَ هُمُ عَنَ الْيَعْنَ الْحَيْدَ الْحَيْدَ الْحَيْدَ الْحَيْدَ الْحَيْدَ الْحَيْدَ الْحَيْدَ الْحَيْدَ الْحَيْدَ اللَّهِ الْحَيْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُلْعُلِلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِلْمُ اللَّهُ الْمُلْعُلُمُ الْمُلْعُلِمُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ الْمُلْعُلِمُ اللَّلِمُ الْمُلْعُلِ

بہتو اللہ تعالیٰ ان لوگوں کے بارے میں فرمار ہاہے جود بدار اور لقا کی خواہش نہیں کرتے لیکن کچھ ایسے لوگ ہیں جواللہ کے دیدار کے ہی منکر ہیں۔ان کا نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا دیداراس دنیا میں

# • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 176 ﴿ 176 الرسالة الغوشيه ﴾ في المالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه

ممکن ہی نہیں بلکہ قیامت کے روز ہوگا یا جنت میں ہوگا۔ قرآن اس دنیا میں انسان کی ہدایت کا وسیلہ اور ضابطہ ہے۔ اگراس دنیا میں دیدار ممکن نہیں تھا تو اللہ تعالی قرآن میں دیدار کی وعوت کیوں دے رہا ہے۔ جولوگ اللہ کے دیدار کے منکر ہیں ان کے بارے میں بھی اللہ تعالی نے واضح ارشاد فرما دیا ہے:

أولَيْك الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْيتِ رَبِّهِمُ وَلِقَائِهِ فَحَيِطَتُ آعْمَالُهُمْ فَكَل نُقِيْمُ لَهُمْ
 يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَزُكًا (سورة اللهف - 105)

ترجمہ: جن لوگوں نے اپنے ربّ کی نشانیوں اور اس کے لقا (دیدار) کا اٹکار کیا ان کے اعمال ضائع ہو گئے ۔ہم قیامت کے دن ان کے لیے کوئی تول قائم نہ کریں گے ( یعنی انہیں بغیر حساب کتاب کے جہنم رسید کیا جائے گا)۔

الله و مَنْ كَانَ فِي هٰذِهَ أَعْمَى فَهُو فِي الْأَخِرَةِ أَعْمَى (سورة بني اسرائيل \_72) ترجمہ: اور جواس (ونیا) میں (دیدارہے) اندھار ہاوہ آخرت میں بھی اندھارہے گا۔ یعنی جس نے اس ونیا میں رہتے ہوئے اللہ کے دیدار کی لذت نہ چکھی وہ آخرت میں بھی اس لذت سے محروم ہوگا۔ بیآ بت الن لوگوں کے لیے دلیل ہے جواس دنیا میں دیدار کے قائل نہیں۔ حضرت تخی سلطان یا حُور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ہر کہ در دنیا نہ بیند حق لقا ہے ۔ بیند حق لقا ہے ۔ بیند حق کیا ہے ۔ او بود آخر کیا

ترجمہ: جس نے اس ونیا میں حق تعالی کا لقاحاصل نہ کیا تو اس بے نصیب کو آخرت میں کہاں سے ہوگا۔

> آخرت او حور خواہد ہم قصور بے نصیبے او ز دیدارش حضور

ترجمه: وه آخرت مين حور وقصور كاطلبكار موتاب اس ليالله كاديدار اور حضورت اس كانفيب نبين

# وَ الرسالة الغوشيه الحريج 177 الحريب الرسالة الغوشيه المحيد المرسالة الغوشيه المحيد المرسالة الغوشيه

ہوتے۔ (امیرالکونین)

دیدارے محروم مخص یا دیدار کے منکر کے ایمان کا سرمایہ شیطان آسانی سے لوٹ سکتا ہے کیونکہ اس کا اللہ پریفین صرف علم کی حد تک ہوتا ہے اور اُسے حق الیفین کا مرتبہ حاصل نہیں ہوا ہوتا۔ حضرت سخی سلطان ہا مُورجمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

> پر کہ منکر از خدا دیدار شد امت نبویؓ نہ باشد خوار شد

ترجمہ: جو خص دیدار الہی کامنکر ہے وہ امتِ نبوی سے خارج ہے اوراس کے نصیب میں خواری ہے۔ (نورالہدیٰ کلاں)

پس اللہ تعالیٰ کے فرمان کے مطابق جس شخص کو دیدار حاصل نہیں اسے اللہ سے سوال کرنے کا کوئی فاکدہ نہیں ہوتا وہ تو مجوب ہے۔ اسے تو اپنے رہ کی پہچان ہی حاصل نہیں وہ تو اپنے مالک ورازق کو مخض علم الیقین سے اللہ تعالیٰ کی پہچان اور کو مخض علم الیقین سے اللہ تعالیٰ کی پہچان اور دیدار حاصل نہ ہو، جس کے اندر غیر اللہ کے بت ہوں جنہیں وہ اللہ کے سوابی جتا ہے، اسے مالک حقیقی سے سوال کرتے ہوئے حق الیقین کی کیفیت ہی حاصل نہیں ہوتی اور نہ ہی اسے اپنے رب سے سوال کرتے ہوئے اپنے سوال کی نتیج میں عطاکا یقین ہوتا ہے اسی لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جسے دیدار حاصل نہیں وہ تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جسے دیدار حاصل نہیں وہ تو اللہ تعالیٰ سے تجاب میں ہوا ور صرف قبل و قال میں مشغول ہے۔ اللہ تعالیٰ سے اس کا سوال کرنا اسے کچھ فاکدہ نہیں دیگا۔

لیکن جے اللہ تعالیٰ کا دیدار حاصل ہواللہ تعالیٰ کی معرفت کی بدولت اسے بیہ بات بہت اچھی طرح معلوم ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو کچھ بھی تقذیر میں لکھ دیا ہے وہ اسے سوال کیے بنا بھی مل جانا ہے۔ دعاؤں کی بدولت نہ اس میں اضافہ ہوگا اور نہ وقت سے پہلے پچھ ملے گا۔ اس لیے وہ ہر حال میں اللہ کی رضا کو طور کھتا ہے اور اللہ سے سوال کرنے سے اجتناب کرتا ہے۔ نہ وہ اللہ سے دنیا کی طلب کرتا ہے اور نہ قبی کی ۔ وہ اللہ سے بس اللہ کی ذات ہی مانگتا ہے۔

# • ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 178 ﴿ 178 ﴿ الرسالة الغوشيه ١٦٨ ﴿ الرسالة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة المر

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ الْاَرُوَاحُ كُلُّهَا يَتَرَاقَصُوْنَ فِي قَوَالِيهِمُ إلى يَوْمِ الْقِينِةِ بَعْدَمَ قَالِيهِمُ إلى يَوْمِ الْقِينِةِ بَعْدَمَقَالِي السَّعُ بِرَبَّكُمُ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظمؓ! میرے اکسٹ بِرَیِّکُمْر کہنے کے بعدسے رومیں قیامت تک اپنے جسموں میں ناچتی ہیں۔''

شرح: الله تعالیٰ نے جب وحدت سے کثرت کی طرف نزول کا ارادہ فر مایا تو اپنے نور سے نور محدی جدا کیا اور پھراس نور محمدی نے روح قدسی کی صورت اختیار کی جس سے تمام ارواح انسانی تخلیق ہوئیں۔ اس وقت تمام ارواح چونکہ نور کی صورت میں موجود تھیں اس لیے نور الہی کو بلا تجاب ملاحظہ بھی کر رہی تھیں اور وہ دیدار ہی ان کی قوت اور خوشی کا ساماں تھا اور اسی دیدار کے جلووں پر ہی وہ پلی رہی تھی یعنی دیدار الہی ان کی غذا تھی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے سب ارواح سے عہد لینے کے بعدان کے اس عہد کی آنر مائش کے لیے انہیں اس دئیا میں تھیجے دیا جیسا کہ ارشا دِ باری تعالیٰ ہے:

کقاً خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي آخْسَنِ تَقُوِيْهِ ٥ ثُمَّ رَكَدُلُهُ اَسْفَلَ سُفِلِيْنَ ٥ (سورة الين - 4-5) ترجمہ: بیشک ہم نے انسان کو بہترین ساخت میں پیدا فرمایا - پھر ہم نے ایسے پست سے پست تر حالت میں لوٹا دیا۔

عالم الاهوت میں روح' روحِ قدی میں پوشیدہ تھی کیکن پست حالت میں لوٹانے کے لیے عالم جروت میں اُسے جروق لباس پہنایا گیا جے روحِ سلطانی کہتے ہیں اور پھرایک درجہ مزید پست کرتے ہوئے اس روح کو عالم ملکوت میں اتارا گیا تواسے ملکوتی لباس پہنایا گیا جے روحِ نورانی کہتے ہیں اور جب اسے پست تزین حالت یعنی عالم ناسوت میں بھیجا گیا تو روحِ نورانی پرروحِ حیوانی کی پرت چڑھا کراسے ناسوتی لباس پہنایا گیا جو کہ یہ گوشت پوست کا بناجہم ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمُشَاحٍ \* نَّبْتَلِيْهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيْعًام بَصِيْرًا ٥ (سورة الدهر - 2) ترجمہ: بشک ہم نے انسان کو ملے جلے نطف سے پیدا کیا جے ہم جانچے رہتے ہیں۔ پھر ہم نے

اسے سننے دیکھنے والا بنایا۔

یعنی روح کوایک قالب (وجود) دے دیا گیا جوظا ہری حواس بھی رکھتا ہے۔ روح اس ٹھوس اور مادی وجود میں خود کو قید محسوس کرتی ہے جبکہ ازل میں وہ اس قید و بند سے آزادتھی اور اللہ کے دیدار میں مگن اس کی ربوبیت کا اقرار کرتے ہوئے اس کی شبیح میں مشغول تھی۔ حضرت بخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ پنجابی ابیات میں فرماتے ہیں:

کُن فَیَکُوْن جدول فرمایا، اَسال وی کولے ہاسے ھُو بِکے ذات ربّ دی آئی، کہ جگ وچ ڈھٹڈیاسے ھُو بِکے لامکان مکان اساڈا، کمے آن بتال وچ پھاسے ھُو

مفہوم: جب اللہ تعالیٰ نے ''کہ کر کا نئات کو تخلیق فر مایا تو ہم بھی ساتھ ہی موجود تھے۔ایک وہ وقت تھا کہ جب اللہ تعالیٰ کی ذات ہمارے سامنے موجود تھی اورا یک بیوفت ہے کہ ہم لباسِ بشر میں قیداُس ذات کو ڈھونڈت بھر رہے ہیں۔ایک وقت میں ''لامکال'' میں ہمارا بسیرا تھا اوراب عضری اجسام میں قید ہیں۔(اییاتِ باکھ کال))

جوارواح روزِ الست یعنی ازل میں اللہ تعالی کے حضوراس کے دیدار میں محواس کی طلبگار تھیں وہ انبیا، فقرا، اولیا اور طالبانِ مولی کی ارواح تھیں۔ جب بیارواح اس ناسوتی جسم میں داخل ہوئیں تو اپنے وطنِ حقیقی سے دوری اوراس کی یاد میں بے چین اور بیقرار رہے لگیں کیونکہ عالم ارواح میں وہ اللہ تعالی کی ذات کو بے جاب د کیے رہی تھیں لیکن اس مادی دنیا میں گوشت بوست سے بے وجود کے اندر مقید ہونے کی بنا پر بے جاب دیدار سے محروم ہو گئیں۔ ان کے اندر اپنے اصل وطن میں واپس لوٹے کی تڑپ تھی۔ اسی تڑپ اور محبت کو حضور علیہ الصلاق قو السلام نے ایمان کا حصہ قرار وسیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

ک گُون الوَظن مِن الْوَجْمَانِ مِن الْوَجْمَانِ ہُمَانِ ہُمَانِ ہُمَانِ ہُمَانِ ہے۔ ترجمہ:وطن کی محبت ایمان سے ہے۔

حضرت يخى سلطان بالهُورحمة الله عليه پنجابي ابيات ميس فرمات بين:

آگشٹ بِرَیِّکُمْ سٰیا دِل میرے ،جند قَالُوْا بَلی کوکیندی ھُو مُب وطن دِی غالب ہوئی، کب بل سون نہ دیندی ھُو

مفہوم: روزِ ازل جبسے آگشت بِرَیِّکُمْ (کیا مِن تبهارار بِنبیں ہوں) سناہے اس وقت سے میری روح مسلسل قَالُوْا بَلْ پکارر بی ہے۔ دنیا میں آنے کے بعد بھی مجھ پروطن (عالم لاھوت) کی محبت اس قدرغالب ہے کہ ایک لحم بھی چین اور سکون نبیں ہے۔ (ابیات باھو کال)

بدارواح اس وقت تک بے چین و بیقرار رہتی ہیں جب تک دوبارہ اپنے اصل وطن میں اپنے خالق ویروردگار کے حضور نہیں پہنچ جاتیں جبیہا کہ حضور علیہ الصلوق والسلام نے ارشا وفر مایا:

اللهُ مُكُنُّ شَيْءٍ يَرْجِعُ إلى أَصْلِهِ اللهُ مَا اللهُ ا

ترجمہ:ہرشےاپی اصل کی طرف رجوع کرتی ہے۔

کامیاب وہی ہے جواس دنیا میں رہتے ہوئے اپنے اصل وطن اور اپنے مرکز ومحور کی طرف رجوع کر ہے۔ اس کے لیے مرشد کامل اکمل کی را جنمائی اشد ضروری ہے۔ مرشد کامل اکمل کی نظر کرم اور اپنے عشق اور شوق کی بدولت طالب مولی باطنی ترقی اور عروج کرتے ہوئے اللہ کے ساتھ وصال پالیتا ہے۔ ہماری روح جو امر الہی ہے اور نور کے سمندر سے از ل میں جدائی ہوئی تھی وہ نور واپس وحدت کے سمندر میں پہنچ کر قرار پالیتا ہے۔ لیکن ابھی بھی بیقراری اور بے چینی موجود رہتی ہے کیونکہ طالب اس ناسوتی اور بشری وجود میں قید ہوتا ہے اور جب وہ مرنے کے بعداس ظاہری وجود سے بھی آزاد ہوجا تا ہے تب وہ کلی طور پر اپنی اصل تک پہنچ کر قرار پاتا ہے۔

یہ تو طالبانِ مولی اورعشاق کا معاملہ ہے جواللہ تعالی کے ہجر وفراق اورائی اصل سے دوری کے باعث ہر لمحہ تڑ ہے ہیں جبکہ دوسری جانب دنیا دارلوگ ہیں جن کے پاس مال و دولت کی فراوانی ہے یا اگر کوئی زیادہ مال و دولت کا حامل نہیں ہے تو وہ بھی دنیا کی ہوس میں سرتا پاؤ و با ہوا ہے۔ ایسے لوگوں کی رومیں بھی ان کے جسموں کے اندر قید پریشان رہتی ہیں۔ چونکہ تمام انسانی ارواح کی

اصل عالم ارواح میں اللہ تعالیٰ کا دیدار ہے اوراسی دیدار پروہ پل رہی تھیں کیکن اس دنیا میں آکر دنیا دارلوگ اس دنیا کی رنگینوں اور زیب وزینت میں کھو گئے اور دنیا کی محبت میں تحوہ وکر اللہ کی ذات اورا پنے اصل محور ومرکز کوفراموش کر گئے اور اس حقیقت ہے بھی غافل ہو گئے کہ وہ اشرف المخلوقات کس بنا پر ہیں۔ ان کی روح کی غذا دیدار الہی تھی اور وہی ان کی قوت کا باعث بھی تھی لیکن دنیا کی محبت میں گرفتار ہونے کے بعدان کی روح کواس کی غذاملنا بند ہوگئی جس مے متعلق اللہ تعالیٰ فیارشاد فر مایا:

﴿ وَمَنْ آعُرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيْشَةً ضَنْكًا وَّ نَعُشُرُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ آعُمٰى (سورة طُالِ 124)

ترجمہ:اورجس نے میرے ذکر سے روگر دانی کی تواس کی روزی تنگ کر دی جاتی ہے اور ہم قیامت کے روز اسے اندھاکر کے اُٹھائیں گے۔

جورزق تقذیر میں لکھا جا چکا ہے وہ نہ کم ہوگا اور نہ زیادہ۔اس آیت میں روزی سے مرادروح کی روزی افذیر میں لکھا جا چکا ہے وہ نہ کم ہوگا اور نہ زیادہ۔اس آیت میں روزی اورغذا ہے جس کے نہ طنے پر روح پڑمردہ ہوجاتی ہے اوراللہ کے دیدار سے غافل رہتی ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے آیت کے دوسرے جھے میں فرمایا کہ انہیں قیامت کے روز اندھا کر کے اُٹھایا جائے گا۔ بیا نہی لوگوں کے متعلق ہے جوخوشی اورسکون وقر ارکا سامان دنیاوی آسائشات میں ڈھونڈتے ہیں لیکن مال ودولت اور آسائشات حاصل ہونے پر بھی انہیں جقیقی خوشی اورلذت واللہ کے دیدار میں ہے۔اس بنا پر حضور علیہ الصلوق والسلام نے فرمایا:

☆ اللَّنْ فَيَاسِجُنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّتُ الْكُفِرِ ( سِحِ مسلم - 7417)

ズجمہ: دنیامومن کے لیے قید خانہ اور کا فرکے لیے جنت ہے۔

چونکہ دنیا دار کے اندر دنیا کی محبت رچی ہی ہوتی ہے اس لیے موت کے وقت نزع کے عالم میں کا فرومنافق یا دنیا دار بے حد تکلیف محسوس کرتاہے کیونکہ اس کی روح اس کے وجود کوچھوڑ کرجانے

پر تیار ہی نہیں ہوتی ۔جبکہ مومن وطالبِ مولی کی روح با آسانی قبض ہوجاتی ہے وہ بھی اس لیے کہ طالبانِ مولی تو پہلے ہی اس دنیا سے جانے کو تیار ہوتے ہیں تا کہ جلداز جلدا ہے مالک وخالقِ حقیقی کے حضور پہنچیں اور اس کے دیدار کی لذت سے مخطوط ہوں۔

اللہ تعالیٰ نے سیّدناغوث الاعظم سے جوفر مایا کہ روحیں اکسٹے ہِرَیِّ گُفہ فرمانے سے قیامت تک اینے قالبول میں ناچتی ہیں، سے مرادیہی ہے کہ اپنے اصل وطن اور اپنے مرکز سے دوری کے باعث ان کی روحیں ان کے وجود میں بیقرار رہتی ہیں اور قیامت تک ایسے ہی رہیں گی جب تک کہ وہ اللہ کا بے جاب دیدارنہ کرلیں۔

#### \*\*\*

ثُمَّ قَالَ رَايُتُ الرَّبُ تَعَالَى ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ مَنْ سَالَئِيْ مِنَ الرُّوْيَةِ بَعُنَ الرُّوْيَةِ غَيْرُ الْعِلْمِ فَهُوَ الرُّوْيَةِ غَيْرُ الْعِلْمِ فَهُوَ الرُّوْيَةِ بَعُنَ الْوُوْيَةِ غَيْرُ الْعِلْمِ فَهُوَ مَعْرُورٌ بِرُوْيَةِ الرَّبِ

ترجمہ: پس (سیّدناغوث الاعظم نے) فرمایا ' میں نے ربّ تعالیٰ کو دیکھا' ۔ پھر (الله تعالیٰ کے دیکھا' ۔ پھر (الله تعالیٰ نے) مجھے فرمایا ' اےغوث الاعظم اجوعلم حاصل ہونے کے بعد میری رویت کے بارے میں سوال کرے پس وہ مجوب ہے اور جوعلم کے بغیر میری رویت کے متعلق گمان کرے وہ رویت ربّ تعالیٰ کے بارے میں دھوکہ میں ہے۔''

شرح: سیّدناغوث الاعظم شخ عبدالقادر جیلانی رضی الله عنهٔ اپنے متعلق فر مارہے ہیں کہ انہوں نے ربّ تعالیٰ کو دیکھا۔ اس بات سے سیّدناغوث الاعظم کے عظیم المرتبت ہستی اور شان کے متعلق معلوم ہوتا ہے کہ جو بلندمقام ومرتبہ آپ کو حاصل ہوا وہ کسی دوسرے ولی یا فقیر کو نصیب نہ ہوسکا۔ آپ کا قدم مبارک اوّل و آخر تمام اولیا کی گردنوں پرہے۔

جیما کہ گزشتہ صفحات پرتفصیل سے بیان کیا گیا ہے کہ اللہ کا دیدارمکن ہے اوراسے سطرح دیکھا

جاسکتا ہے اسے بھی قرآن وحدیث اور اولیا و فقرائے فرامین کے تحت بیان کردیا گیا ہے۔ دیدار کا علم حاصل ہوجانے کے بعد بھی اگر کوئی اللہ تعالیٰ کے دیدار کا انکار کرے اور اس کے بارے میں سوال کرے یا شک و شبہ کا اظہار کرے تو وہ اللہ تعالیٰ سے حجاب میں ہے۔ نہ ہی اس کا اللہ پرائیمان کامل ہے اور نہ یقین ۔ وہ اس دنیا میں دیدار سے محروم رہے گا اور آخرت میں بھی۔

ای میں مشغول ہوگا اور جو آج اپنے رہ بیں کہ جو شخص آج اپنے نفس میں مشغول ہوگا وہ کل کو بھی اسی میں مشغول ہوگا۔ (احیاء اسی میں مشغول ہوگا اور جو آج اپنے رہ میں مشغول ہوگا وہ کل کو بھی اسی میں مشغول ہوگا۔ (احیاء العلوم)

الله تعالیٰ نے سیّدناغوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله عنهٔ سے واضح طور پرفر ما دیا کہ جوعلم کے بغیرالله کی رویت کے متعلق گمان کرے وہ رویت ربّ تعالیٰ کے متعلق دھوکے میں ہے۔ اس سے مرادیہی ہے کہ جسے بیہ معلوم ہی نہ ہو کہ الله کا دیدار کس طرح ممکن ہے وہ اگر دیدار اور دینت کے متعلق محض گمان یا دعوے کرتا رہے تو ایسا شخص محض اپنے آپ کواور دوسرول کو دھو کہ دے رہا ہے اور پچھ نہیں۔

دنیامیں تمام علوم، فلسفہ اور سائنس کی بنیاد عقل وخرد پر ہے اور بیسب عقل کی بنیاد پر ہی حاصل کیے جاتے ہیں۔ کسی بھی کام، ہنریافن کوسیھنے کے لیے اس کاعلم ضروری ہے تو پھر بیس طرح ممکن ہے کہ اگر کوئی دیدار کے راستہ پر چلنا چا ہتا ہوا ور اللہ تعالیٰ کی معرفت اور قرب کا خواہاں ہولیکن بغیر علم حاصل کیے اس راہ پر چل نکے اور اسے بی جھی معلوم نہ ہو کہ جانا کس طرف ہے۔

مديث قدسي ب:

اللهُ وَلِيًّا جَاهِلًا اللهُ وَلِيًّا جَاهِلًا اللهُ وَلِيًّا جَاهِلًا

ترجمه: الله نے کسی جاہل کو اپناولی نہیں بنایا۔ (بحوالہ نورالہدی خورد) حضرت سخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ نورالہدی خورد میں فرماتے ہیں:

### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 184 ﴿ 184 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ 184 ﴿ المعالم المعا

علم را آموز اوّل آخر اینجا بیا جاہلان را پیش حضرت حق تعالی نیست جا ترجمہ: پہلے علم حاصل کر پھراس راہ پرچل کیونکہ اللہ تعالی کے حضور جاہلوں کی کوئی گئجائش نہیں۔
علم حق نور است روشن مثل او انوار نیست
علم جی نور است بی عمل جز خر بار نیست
علم باید باعمل بی عمل جز خر بار نیست
ترجمہ:علم جی نور ہے اور کوئی بھی نوراس کی مثل روشن نہیں ۔علم عمل کی خاطر ہوتا ہے کیونکہ کی کے دیا ہے۔

بغیرعلم گدھے پررکھے بوجھ کے سوا کچھ نہیں۔ جس طرح سفرسے پہلے زادِراہ ضروری ہے اس طرح فقرود بدار کے راستہ پر چلنے کے لیے اس کا علم حاصل کرنا ضروری ہے۔اس راہ میں علم بمنز لہ توشہ یا زادِراہ ہے۔حضورعلیہ الصلوۃ والسلام نے

ارشادفر مایا:

﴿ وَمَنْ تَذُهَا بِغَيْرِ عِلْمِهِ فَهُوَ جُنَّ فِي الْحِرِ عُمْرِ لَا أَوْمَاتَ كَافِرًا
ترجمہ: اور جوعلم کے بغیرز ہدکرتا ہے وہ آخری عمر میں یا تو شیطان بن جاتا ہے یا کا فر ہوکر مرتا ہے۔
(بحوالہ امیر الکونین \_تصنیف حضرت سلطان باھوؓ)

عفرت في سلطان باهُورهمته الله عليه بهي فرماتے مين:

علموں باجھ فقر کماوے، کافر مرے دیوانہ ھُو

یعنی جوعلم کے بغیرفقر (دیدار) کی راہ پر چلتا ہے وہ کا فریاد بوانہ ہوکر مرتاہے۔

اس کیے علم کے بغیراس راہ کواختیار نہیں کرنا چاہیے اور نہ ہی اللہ تعالیٰ کے دیدار کے متعلق گمان کرنا چاہیے کہ میں نے اللہ کو دی دھو کہ دے رہا ہے اور کسی کو نہیں ۔ اور کسی کو نہیں ۔ اور کسی کو نہیں ۔

چونکہ علم کی بنیا دعقل ہے اور عقل ہزاروں سوال کرتی ہے اور چوں و چرامیں الجھائے رکھتی ہے اس لیے راوفقر میں علم بھی اتنا ہی کافی ہے جتنا ضروری ہے۔اور علم کے ساتھ عاجزی بھی بہت ضروری ہے ورندانسان کے لیےاس کاعلم ہی حجاب بن جاتا ہے۔

عضرت سخى سلطان باھور حمته الله عليه فرماتے ہيں:

پڑھیا علم نے وَدّھی مغروری، عقل بھی گیا تلوہاں ھُو کھا راہ ہدایت والا، نفع نہ کیتا دوہاں ھُو

یعنی کثرت کے ساتھ علم حاصل کرنے کے بعد انسان کے اندر غرور و تکبر اور اکر پیدا ہوجاتی ہے۔ جس کے باعث عقل بھی ساتھ چھوڑ جاتی ہے۔ بجائے اس کے کہ علم حاصل کرنے سے عقل میں اضافہ ہوتا اور تُو صراطِ متنقیم کو پہچان لیتالیکن تُو تکبر اور انانیت کی وجہ سے ابلیس کی طرح اپنی عقل بھی گنوا بیٹا ہے اور علم اور عقل دونوں میں سے مخفے کسی نے پچھ فائدہ نہیں دیا بلکہ اس تکبر کی وجہ سے ہدایت کی راہ ہے گھراہ ہوگیا ہے۔ (ابیات بائو کال)

ابلیس کی مثال ہمارے سامنے ہے جسے اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل تھا اور وہ اپنے علم کے باعث ملائکہ کا سردار بن چکا تھالیکن اسی علم نے اسے غرور و تکبر میں مبتلا کر دیا اور وہ حق کو پہچانے سے اندھا ہو گیا دراسی حالت میں اللہ تعالیٰ کی حکم عدولی کر کے راندہ ورگاہ ہو گیا دیس دیدار کاعلم حاصل کرنا کافی ہے کیونکہ اللہ کے دیدار سے بڑھ کر کچھ نہیں۔

#### **ተ**

وَ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ لَيْسَ الْفَقِيْرُ عِنْدِيْ مَنْ لَيْسَ لَهُ شَيْعٌ بَلِ الْفَقِيْرُ الَّذِيْ لَهُ الْاَمْرِ فِي كُلِّ شَيْعٍ إِذَا قَالَ لِي شَيْعٍ كُنْ فَيَكُون

ترجمہ: اور مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! میرے نزدیک فقیر وہ نہیں جس کے پاس کے خوث الاعظم ! میرے نزدیک فقیر وہ نہیں جس کے پاس کے خوش الاعظم ! میر نزدیک فقیر وہ ہے جس کا امر ہرشے پر نافذ ہوا در جب وہ کسی شے کے لیے کہے 'ہوجا' تو دہ ہوجائے''

شرح: كچھ جابل لوگ فقر سے تنگدىتى ومفلسى مراد ليتے ہوئے تنگدست اور محتاج شخص كوفقير كہتے

بیں اور گلی گلی گھومنے والے پیشہ ورگدا گروں اور بھکاریوں کو فقیر سے منسوب کردیتے ہیں جو در در پر جاکر بھیک مانگتے ہیں۔ لہذا گدا گروں اور بھکاریوں کو فقیر کہنا اور سمجھنا سراسر غلط ہے۔ فقیروہ ہوتا ہے جو صاحبِ فقر ہواور فقر حضور علیہ الصلاۃ والسلام کا وہ ور ثدہے جس پر حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے فخر فرمایا۔

رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے حضرت عائشة سے فرمایا" اے عائشة اونیا میں فقر ااور مساکین کی مجالس اختیار کروتا که آخرت میں بھی تمہیں ان کی مجلس نصیب ہو۔ بے شک ان کی مساکین کی مجالس اختیار کروتا که آخرت میں بغیر حساب کے جنت میں داخل ہوں گے اور میری بھی وعائیں مستجاب ہوتی ہیں اوروہ آخرت میں بغیر حساب کے جنت میں داخل ہوں گے اور میری بھی قیامت کے دوز ان فقراسے ملاقات ہوگ ۔"

فقرا فنا فی اللہ بقاباللہ کے مرتبہ پر ہوتے ہیں اسی لیے ان کا مقام دیگر اولیا اور عارفین سے بلند ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں کامل تصرف سے نواز ا ہوتا ہے۔ صوفیا اور اولیا نے بھی اپنے کلام اور تصانیف میں فقرا کی شان بیان کی۔

سيّد ناغوث الاعظم شخ عبدالقادر جيلاني رضى الله عنهٔ كامل فقيراوراس كتصرف كمتعلق ارشاد فرماتے ہن:

جب بندے کا دل اپنے پروردگاری طرف پہنے جاتا ہے تو اللہ تعالی اس کو ملوق سے بے نیاز کر دیتا ہے اور اپنا قرب عطا کر دیتا ہے اور اس کو صاحب اختیار باوشاہ بنا دیتا ہے اور اس سے ارشا دفر ما تا ہے کہ تو میر نزدیک قدرت والا اور امانت دار ہے۔ اللہ تعالی اس کو اپنے ملک اور اپنے خدام اور اپنے ملک کے انتظام واسب میں اپنا خلیفہ بنا دیتا ہے اور اس کو اپنے خزائن کا امین بنا دیتا ہے۔ اسی طرح جب دل صحیح ہوجاتا ہے اور اس کی شرافت اور طہارت ما سوا اللہ سے ظاہر ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتا ہے اور اس کی شرافت اور طہارت ما سوا اللہ سے ظاہر اور آخرت میں حکومت بخشا ہے۔ پس وہ اپنے مریدین وقاصدین کا کعبہ بن جاتا ہے تو سب اسی طرف جوتی درجوتی تھنے ہے تا ہے تیں۔ (افتح الربانی مجلس 22)

### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 187 ﴿ 187 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ المجانب الم

حضرت سخى سلطان باعكور حمته الله عليه فقير كم تعلق ارشا دفر مات بين:

- اللہ ہے۔ فقیر کے قدم کے ینچے لا تعداد خزانہ ہے۔ فقیر کا قدم جہان کے بادشا ہوں کے سر پہے۔ فقیر را نے خداوندی ہے۔ (قربِ دیدار)
- اگرمشرق اورمغرب کا ہر ملک قیامت تک آفات سے محفوظ ہے تو پیمض فقرا کے قدموں کی برکت سے ہے۔ (نورالہدیٰ) کلاں)
- جان کے کہ فقیر کو قرب الہی میں اعلیٰ مرتبہ حاصل ہوتا ہے۔ وہ اللہ تعالیٰ کارفیق باتو فیق اورصاحب دیدار ہوتا ہے۔ وہ إِنَّ اللهُ عَلیٰ کُلِّ شَیْءُ قَدِیدٌ (بِشک اللہ ہرشے پرقا در ہے) کے مرتبہ کا مالک الملکی فقیر ہوتا ہے۔ وہ عارف ولی اللہ بحقق عالم باللہ اور روشن خمیر ہوتا ہے جوکو نین پر امیر ہوتا ہے۔ کل وجز کی تمام مخلوق اس کی قیدی واسیر ہوتی ہے۔ لور محفوظ پوری تفسیر کے ساتھ اس کے مطالعہ میں رہتی ہے۔ وہ دائی طور پر حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام کی مجلس میں عاضر رہتا ہے اور المی قور کی روحانیت پر حاکم ہوتا ہے کیونکہ وہ صاحب بصارت اور صاحب فحم یا فین اللہ ہوتا ہے۔ (نور الہدیٰ کان)
- کی تونہیں جانتا کہ عارف فقیر کی زبان اللہ تعالیٰ کی نگی تلوار ہے۔ مجھے نہیں معلوم کہ فقیر کی دلیل اور توجہ میں گائی مثل ہے جوایک جان بلب آ دمی کوحیاتِ جاوداں بخش دیتی ہے۔ (کلیدالتوحید کلاں)
- الشرق الله تعالی کے خزانوں پر قابض علوم ہوتا ہولیکن اصل میں الله تعالی کے خزانوں پر قابض عارف ولی الله اور عالم بالله ہوتا ہے۔ (عقلِ بیدار)
- اللہ فقیر ہمیشہ تو حید میں غرق ہوتا ہے۔ اس کے ہاتھ میں کلیدِگل ہے جس سے ہرمشکل کا قفل کھل سکتا ہے۔ (تو فیق الهدایت)
  - المل فقيرى ايك نظرتمام عمرى عباوت سے بہتر ہے۔ (محبت الاسرار)
- 😸 فقیروہ ہے جوآ تکھیں بند کرے تو کونین کے اٹھارہ ہزار عالموں کا مشاہدہ کرے۔ (عین

الفقر)

آئي پنجابي ايات مين فرماتے بين:

زبان تال میری کن برابر، موڑال کم تلم دے مو سلطان الفقر ششم حضرت سخی سلطان محمد اصغر علی رحمته الله علیه فرماتے ہیں:

فقیرکامل خلافتِ الہیکا حامل ہوتا ہے۔ اس کا مرتبہ مجبوبیت کا مرتبہ ہے جو ہمی سلب نہیں ہوتا۔ فقیر کامل دنیا میں صرف ایک ہی ہوتا ہے جو طالبانِ مولی کی راوفقر میں ظاہری اور باطنی را پہنمائی کا فریضہ ادا کرتا ہے۔ شروع شروع میں اس کی زیادہ شہرت نہیں ہوتی۔ بیخودکو دنیا سے چھپا کررکھتا ہے لیکن چند ہی سالوں کے اندراندراس کی شہرت چار سُو پھیل جاتی ہے اور طالبانِ مولی کو جو ق در جو ق اس کی طرف لیکتے چلے آتے ہیں۔ اس کی نشانی یہ ہوتی ہے کہ بیطالبانِ مولی کو چلکشی، مشقت اور ور دو ظاکف میں نہیں ڈالٹا بلکہ تصوراسیم اللہ ذات سے انہیں منزل پر پہنچا دیتا ہے۔ (سلطان الفقر ششم حضرت خی سلطان مجموا صفائی حیات و تعلیمات)

پس فقیرِ کامل کی شان اور مقام و مرتبہ سب سے بلند اور منفر دہوتا ہے۔ وہ فنا فی اللہ بقاباللہ کے تمام مرتبہ کا حامل صاحب نضرف فقیر مالکہ الملکی ہوتا ہے جس کے نضرف میں اللہ تعالیٰ کے تمام خزانے ہوتے ہیں۔ کل وجز اور زیر وزیر کی ہر شے اور ہر مخلوق اس کے تابع فرمان ہوتی ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظم شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنهٔ سے فقیر کے متعلق فرمایا کہ فقیر وہ نہیں جس کے پاس کے خبیں بلکہ فقیر کا امر اور تصرف تو ہر شے پر ہوتا ہے اور وہ جس کام کے لیے کہتا ہے کہ ہوجا وہ ہوجا تا ہے۔

فقیرِکامل اس قدرکامل تصرف، اختیار اور توت رکھنے کے باوجود عاجزی اختیار کرتا ہے اور اللہ کی رضا کے آگے سر جھکا دیتا ہے۔ وہ ہرامر میں اللہ کی رضا کو مد نظر رکھتا ہے نہ کہ اپنے اختیار وتصرف کو استعال فرما تا ہے۔ وہ مقامِ تسلیم ورضا پر فائز ہوتا ہے۔ جس کے مد نظر اللہ تعالیٰ کی رضا ہواس کے متعلق اللہ تعالیٰ ارشا وفرما تا ہے:

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [189] ﴿ [189] الرسالة الغوشيه ﴾ [189] ﴿ [189] الرسالة الغوشيه ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

☆ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيْنًا مِعْنَ أَسُلَمَ وَجُهَا يَلْاء وَهُوَ هُوسِنَ (سورة النساء ـ 125)

ボ جمہ: اوراس شخص ہے بہتر کون ہوسکتا ہے جس نے اپنا سر اللّٰد کی رضا کے سامنے جھکا دیا وہ محسن

(الله تعالیٰ کا دیدار کرنے والا) ہے۔

بلى مَنْ اَسُلَمَ وَجُهَهُ لِللَّهِ وَهُو مُحُسِنٌ فَلَهُ آجُرُهُ عِنْكَ رَبِّهِ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلا خُوفٌ عَلَيْهِمُ وَلا هُمُ يَحْزُنُونَ (سورة القره ـ 112)

ترجمہ: ہاں جس نے اللہ تعالیٰ کی رضا کے سامنے سرسلیم خم کردیا و محسن (مرتباحسان تک پینچنے والا یعنی اللہ تعالیٰ کادیدار کرنے والا) ہے اور اس کیلئے اپنے رب کی طرف سے اجر ہے اور اس کیلئے نہ کچھ خوف ہے اور نہ کوئی غم

مندرجہ بالا آیات کر بہہ سے ٹاہت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پہندیدہ اور مقبول طرزِ عمل بیہ مندرجہ بالا آیات کر بہہ سے ٹاہت ہوتا ہے کہ ہردم اور ہر لحظ اللہ تعالیٰ کی رضا کے سامنے سر شلیم خم رکھا جائے ، نعمت پرشکراور مصیبت میں صبر کیا جائے۔ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ایمان صرف اس شخص کا مقبول اور منظور ہوتا ہے جو خلوص نیت سے اس کی رضا کے سامنے سر شلیم خم کر دیتا ہے اور اس کی خوشنودی اور رضا کی خاطر اپنی مرضی ، منشا اور اختیار سے دستبردار ہوجا تا ہے اس ضمن میں جو تکالیف اور مصائب اس پروار دہوتے ہیں انہیں خوش دلی سے قبول کرتا ہے اور اپنی خواہشات کو اللہ تعالیٰ کی رضا پرقربان کر کے شلیم ورضا کی راہ اختیار کرتا ہے۔

ميرے مرشد كريم سلطان العاشقين حضرت بخي سلطان محدنجيب الرحمٰن مدظله الاقدس ارشاد فرماتے ہيں:

عارفانِ تق پررضائے تق کااس قدرغلبہ ہوتا ہے کہ انہیں شدید سے شدید تر حالات میں بھی کوئی غم ، دکھ اور تکلیف محسوس نہیں ہوتی یعنی ' سرتسلیم نم ہے جو مزاج یار میں آئے'۔اس مقام پر پہنچ کر اللہ تعالی انہیں اپنے خاص نور یعنی لقائے الہی سے سرفراز کرتا ہے اوران کوایک نئی زندگی ہر لیے غیب سے عطاموتی ہے۔ (مش الفقرا)

جن عارفین باعاشقوں کی زندگی کامقصد ہی رضائے الہی ہوتا ہے وہ ہرحال میں اللہ تعالیٰ کی رضا پر راضی رہتے ہیں۔

سيّدناغوث الاعظم شيخ عبدالقا درجيلاني رضى الله عنه فرمات بين:

اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس کی قدر اور قضا پر راضی ہوکر صراختیار کرتا ہے اس کیلئے دنیا میں اللہ تعالیٰ کی بیشار میں ہوکر صراختیار کرتا ہے اس کیلئے دنیا میں اللہ تعالیٰ کی بے شار مدد ہے اور آخرت میں بے شار نعمت ۔ (الفتح الربانی) حضرت تنی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

خود پرستان را نه حاصل هٔد خدا خود پرستان راه خداوند شد هوا هر که کرده جان و از جال تن جدا باز دارد نفس را بهر از خدا

ترجمہ: خود پرستوں کو بھی خدانہیں ملتا کہ ان کا خدا تو ہوائے نفس ہوتا ہے خدا انہیں ملتا ہے جو رضائے الٰہی کی خاطرا پنی جان پر کھیل کرنفس کو قابومیں رکھتے ہیں۔ (نورالہدیٰ کلاں)

سلطان الفقر ششم حضرت تنی سلطان محمد اصغر علی رحمته الله علیه خودا پنج بارے میں فرمات بیں: ''ہم نے الله تعالیٰ ہے بھی اس کے دیدار اور رضا کے سوا کے خیبیں ما نگا' ( مجتبیٰ آخر زمانی ) عاہم تسلیم ورضا کے مقام تک رسائی اور استفامت ایک ایسا کشن مرحلہ ہے جہاں بڑے بڑے اولیا کے قدم ڈگرگا جاتے ہیں۔ حضرت شاہ خوث گوالیاری جو کہ کامل اولیا الله میں سے تھے اور مقام رضا پر فائز تھے ان کے بارے میں منقول ہے کہ قلعہ گوالیار کے گورز نے آئیس کہا کہ شام تک ریاست گوالیار کی حدود سے باہرنکل جائیں۔ جب وہ اپنے خاندان کے افر اواور مریدین کو لے کر گوالیار سے نکے تو ہندولئیروں نے بیجان کر کہ ہمیں رو کنے والاکوئی نہیں ، پیچے سے حملہ کر دیا اور گوالیار سے نکے تو ہندولئیروں نے بیجان کر کہ ہمیں رو کنے والاکوئی نہیں ، پیچے سے حملہ کر دیا اور کوٹ مارشر وع کر دی۔ حضرت شاہ محمد خوث گوالیاری کے گھوڑے پر ان کے پیچے ان کی نوسالہ لوٹ مارشر وع کر دی۔ حضرت شاہ محمد خوث گوالیاری کے گھوڑے پر ان کے پیچے ان کی نوسالہ نواسی سوارتھی جس کے کانوں میں سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے خوش کو الیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی میں سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی سونے کی بالیاں تھیں۔ ڈاکولوٹ مارکر تے ہوئے حضرت کے نواسی میں سونے کی بالیاں تھیں کو نواسی میں سونے کی بالیاں تھیں کے دولی کی بالیاں تھیں کو نواسی میں سونے کی بالیاں تھیں کیا کو نواسی کی بالیاں تھیں کو نواسی کی کوئوٹ کی بالیاں تھیں کی کوئوٹ کی بالیاں تھیں کی کوئوٹ کی بالیاں کی کوئوٹ کی بالیاں تھیں کوئوٹ کوئوٹ کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ کی کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ کوئوٹ کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ کوئوٹ کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ کی بالیاں کوئوٹ ک

گھوڑے تک آپنچ اورایک ڈاکونے آپ کی نواس کے کانوں سے بالیاں جونوچیں تومعصوم بکی کے کان پر گئے۔ درد کے مارے بکی کی چینی نکل گئیں تو حضرت شاہ محمۃ غوث گوالیاری سے مقام رضا پر مزید گھرے درمنا مشکل ہو گیا چنا نچے آپ نے باختیارا پی چھڑی کو ہوا میں لہرایا تو تمام ڈاکوؤں کے مرقلم ہوکرز مین پر آرہے۔

اگروہ چاہتے تو ڈاکوؤں کے سرقلم کرنے کی کرامت پہلے بھی دکھا سکتے تھے۔اگر چاہتے تو ڈاکوؤں کو پہلے ہی نیست و نابود کر سکتے تھے لیکن وہ رضا پر ثابت قدم رہے۔ گر جب نواسی کی چینیں سنیں اور اسے خون میں لت بت دیکھا تو مقام رضا پر سے ان کے قدم ڈگرگا گئے اور انہوں نے اپنی چیڑی لہرا کرڈاکوؤں کے سرقلم کردیئے۔ (فلفۂ شہادت امام سین از ڈاکٹر طاہر القادری)

ای طرح امام جھائی '' جامع کرامات اولیا' میں بیان کرتے ہیں کہ شخ احمد شریخی آیک بہت بوے برزگ گزرے ہیں جو کہ مقام دھا پر فائز سے ۔ ان کا ایک چھوٹا سااکلوتا بچر تھا۔ جب وہ معصوم بچر فوت ہونے لگا تو آپ کی بیوی آپ کی خدمت ہیں آکر دونے گی اور عرض کرنے گی وہ معصوم بچر فوت ہونے لگا تو آپ کی بیوی آپ کی خدمت ہیں آکر دونے گی اور عرض کرنے گی کہ آپ کی تو اللہ ہے لوگی ہوئی ہے مگر میر ااکلوتا بچر میری مجبت کا مرکز وجور ہے۔ اگر میری گود خالی ہوگئ تو میر اجینا محال ہوجائے گا لہذا آپ میرے بیٹے کی زندگی کے لیے اپنے معولی کے حضور دعا کریں۔ آپ نے نے فر مایا کہ ہیں اپنے مولی کی رضا پر راضی ہوں اگر میر امولی میرے بیٹے کی جان کے کرخوش ہوں۔ آپ کی بیوی روتی رہی منت ساجت کرتی رہی مگر آپ کا دل اللہ کی رضا پر جمار ہا۔ آپ دوران ملک الموت نے کی روح قبض کرنے کے لیے آگیا۔ جب روح قبض کرنے کے لیے ملک الموت نے ہاتھ بڑھایا، نیچ پر حالت نزع طاری ہوئی تو جب روح قبض کرنے کے لیے آگیا۔ جب روح قبض کرنے کے لیے ملک الموت نے ہاتھ بڑھایا، نیچ پر حالت نزع طاری ہوئی تو جب روح قبض کرنے کے لیے آگیا۔ ان کے کی بیے حالت شفقت پر ری سے دیکھی نہ گئی۔ آپ کے قدم مقام رضا ہے لڑکھڑ اگئے۔ اس وقت نگاہ اٹھا کراو پر دیکھا۔ تصرف کا بی عالم تھا کہ اللہ کی بارگاہ میں التجا کے انداز میں دیکھنے کی دیر تھی نور تو تو نیا تھو اللہ کی بارگاہ میں التجا کے انداز میں دیکھنے کی دیر تھی نہ تی کہ الموت الیے رہ کی طرف لوٹ جا۔ نیچ کی موت کا تھم موت کا تھم

منسوخ ہو چکا ہے۔ (بحوالہ فلفہ شہادت امام حسین از ڈاکٹر طاہرالقادری)

سلیم ورضا کی سب سے اعلی مثال امام عالی مقام سیّر ناحسین رضی الله عنه نے میدانِ کر بلا میں قائم کی جورہتی دنیا تک یا در کھی جائے گی۔ جنہوں نے کامل تصرف رکھتے ہوئے بھی اللہ کی رضا کے سامنے سر جھکا دیا۔ آپ رضی اللہ عنه بچپن سے جانتے تھے کہ مقام کر بلا میں شہید کیے جائیں گے حتی کہ وقت اور جائے شہادت بھی معلوم تھی۔ چا ہتے تو یزید کی بیعت کر کے اپنی شہادت سے گے حتیٰ کہ وقت اور جائے شہادت بھی معلوم تھی۔ چا ہتے تو یزید کی بیعت کر کے اپنی شہادت سے نئے سکتے تھے۔ یا پھر اللہ کی بارگاہ میں التجا کر کے قضا سے فرار حاصل کر لیتے لیکن آپ نے ایسانہیں کیا۔ آپ رضی اللہ عنه صاحب فقر اور کامل تصرف کے حامل تھے اگر چا ہتے تو دریائے فرات کو اشارہ کرتے تو وہ طوفان کی صورت میں اشارہ کرتے تو وہ طوفان کی صورت میں یزیدی لشکر کو بہا کر لے جاتا، اگر دیت کو اشارہ کرتے تو وہ طوفان کی صورت میں یزیدی لشکر کو بہا کر لے جاتا، اگر دیت کو اشارہ کرتے تو وہ طوفان کی صورت میں اتارب کو قربان کر دیا اور آخر میں اپنا بھی سرکٹا کر قربانی کی عظیم مثال قائم کر دی لیکن رضائے الہی سے سرموانح اف نہ کیا۔ سبحان اللہ

آئ بنجابی ابیات میں فرماتے ہیں:

یات یں قرمائے ہیں. عاشق سوئی حقیقی جیہڑا، قتل معشوق دے مئے گھو عشق نہ چھوڑے مکھ نہ موڑے، توڑے سے تلواراں گھنے ھُو چت وَل ویکھے راز ماہی دے، لگے اُوسے بنتھے ھُو سچاعشق حسین ابن علی دا باھو، سر دیوے راز نہ بکھنے ھُو

مفہوم: حضرت امام حسین رضی اللہ عندًا مام وفت اور انسانِ کامل تصاور نائب رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے منصب پر فائز تصاور انسانِ کامل کی بیعت کربی نہیں سکتا۔ انسانِ کامل کی زبان کن کی زبان کن کی زبان ہوتی ہے اگر آپ دریائے فرات کو اشارہ کرتے تو وہ چل کر خیموں تک آجا تا۔ آسان کو اشارہ کرتے تو اس کا طوفان پر یدی لشکر کو تا ایک واشارہ کرتے تو اس کا طوفان پر یدی لشکر کو قرق کر دیتا لیکن ایک طرف یہ سب کچھ تھا اور دوسری طرف اللہ تعالیٰ کی رضا۔ آپ نے اللہ کو قرق کر دیتا لیکن ایک طرف یہ سب کچھ تھا اور دوسری طرف اللہ تعالیٰ کی رضا۔ آپ نے اللہ

تعالیٰ کی رضا کے سامنے سرِ سلیم خم کر دیا۔ حضرت بخی سلطان باھو ﷺ ای طرف اشارہ فر مارہ ہوبی کہ عاشقِ حقیقی وہی ہوتا ہے جومعثوقی حقیقی (اللہ تعالیٰ) کے ہاتھوں اپنافل ہونا قبول کر لے، اس کی رضا کے سامنے سرِ سلیم خم کر دے اور باوجود تکالیف اور مصائب کے نہ تو راوعشق سے منہ موڑے اور نہ ہی سلیم ورضا کی راہ میں اس کے قدم متزلزل ہوں خواہ سینکاڑ وں تلواریں اس کے جسم کوچھانی کر دیں۔ اصولی عشق تو یہی ہے کہ اس کی رضا کے سامنے سرِ تسلیم خم کر دیا جائے۔ آپ رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ عشق اور تسلیم ورضا کے اس میدان میں حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ جسیا کوئی نہیں ہے جنہوں نے سردے دیالیکن اپنے محبوب کے راز کوآشکار نہیں کیا۔

حضرت يخى سلطان باهور حمته الله عليه مزيد فرمات بين:

بالقوا رضا بر قضا غالب چو گردد نر کرده از خدا ہرگز نه لرزد چرا لرزد که قرب أو تمام است پرآن لرزد قضا که ناقص عام خام است رضا قاضی قضا در عم به أو بجو حکمش نه گیرد جان از مو ترجمہ:اے بالقواجب قضا پر رضا غالب آتی ہے تو وہ (طالب مولی) خدا کے امور سے ہرگز نہیں کا نیتا۔ جے اللہ کا کامل قرب حاصل ہووہ کیوں (اس کور سے) کا نی بلکہ ناقص، عام اور خام اس (کے خوف) سے کا نیتے ہیں۔ رضا قاضی (کمثل) ہے اور قضا اس کے عم کے ماتحت ہے اس لیے اس کے عم کے بغیر قضا ایک بال کی بھی جان نہیں لے سکتی۔ (کلیدالتو حید کلاں) لیان فقیر کامل کا تقرف واختیار وسیع ہوتا ہے لیکن اس کے پیشِ نظر محض رضا کے اللی ہوتی ہے اور وہ اس سے ذرہ برابر بھی نہیں لرزتا۔

تاہم ایسابالکل نہیں ہے کہ فقیرِ کامل اپنا تصرف اور اختیار استعال نہیں کرتا۔ وہ اپنا تصرف استعال کرتا ہے تو محض رضائے الہی کی خاطر اس کے دین کے فروغ اور سربلندی کے لیے، طالبانِ مولی کے تزکید فنس اور تصفیہ قلب کے لیے، رضائے الہی کے مطابق انہیں حادثات و نیا ہے بچانے کے لیے، اللہ کی نافر مانی سے محفوظ رکھنے کی خاطر گنا ہوں سے بچانے کے لیے۔ جسیا کہ حضرت سخی

سلطان باھورحت الله عليه فرماتے ہيں:

ﷺ نفس کو گناہ کرتے وقت اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بلکہ تمام نبیوں،
رسولوں، اولیا اللہ اور صالح لوگوں کے واسطے دے لو، آیات اور روایات سنالویا موت اور قبر کے
حالات، متکر تکیر کے سوال وجواب، اعمالنامہ، مسائلِ فقہ، قیامت کے روز کی نفسانفسی، بل صراط
اور دوزخ کے حالات یا دولا کر ڈراؤیا جنت اور دیدار الہی کی نعمت کے بارے میں یا دکراؤ مگر نفس
بازنہیں آتا اور گناہ کرنے سے نہیں رُکتا لیکن صرف تو فیق الہی اور مرشد کا مل اکمل کی بیعت کا وسیلہ
نفس کو گناہ سے روک سکتا ہے۔ جس وقت بھی طالب گناہ کرنے گئت ہے بے شک مرشد کو آگائی ہو
جاتی ہے، وہ گناہ اور طالب کے در میان رکاوٹ بن جاتا ہے اور طالب کو الہام یا پیغام رسانی کے
ذریعے یا (باطنی طور پر) ہاتھ پکو گرگرگناہ سے بچالیتا ہے۔ اسی وجہ سے وسیلت نصنیلت سے بہتر ہے۔
ذریعے یا (باطنی طور پر) ہاتھ پکو گرگرگناہ سے بچالیتا ہے۔ اسی وجہ سے وسیلت نصنیلت سے بہتر ہے۔
در عین الفقر)

حضرت بخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ کے مندرجہ بالا فرمان سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ مرشد اپنا تصرف استعال کرتے ہوئے اپنے طالب مرید کو گناہوں سے روک لیتا ہے۔ پس فقیر کامل ومرشد کامل اکمل کا نصرف اپنے ذاتی استعال ، ضروریات ، اپنے نفسانی اغراض ومقاصد یا اپنی خوثی کی خاطر نہیں ہوتا بلکہ اس کا نصرف مخلوق کی بھلائی ، انہیں راوحت پر چلانے اور انہیں معرفت اللی سے فاطر نہیں ہوتا بلکہ اس کا تصرف مخلوق کی بھلائی ، انہیں راوحت پر چلانے اور انہیں معرفت اللی قرب و روشناس کرانے ، پیغام فقر اور دعوت اسم الله ذات کو عام کرنے اور طالبانِ مولی کو اللہ کا قرب و وصال عطا کرنے کے لیے ہوتا ہے۔ اس دور ان بھی وہ تسلیم ورضا کا دامن نہیں چھوڑ تا بلکہ رضائے اللہی کو مقدم رکھتے ہوئے تمام امور سرانجام دیتا ہے۔

#### \*\*\*

وَقَالَ لِيُ يَاغَوْثَ الْاَعْظَمُ لَا الْفَةَ وَلَا يِعْمَةَ فِي الْجَنَّةِ بَعْدَ ظُهُوْرِي فِيْهَا وَلَا وَقَالَ إِنْ الْجَنَّةِ وَلَا يُعْمَا وَقَالَ اَخْسَوُا فِيْهَا وَلَا تُكَلِّمُوْنِ. وَحْشَةَ وَلَا حُرُقَةَ فِي النَّارِ بَعْدَ خِطَا بِي لَهَا وَقَالَ اَخْسَوُا فِيْهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ.

### ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 195 ﴿ 195 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ المجافية • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ المجافية • ﴿ الرسالة الغوشيه المجافية • ﴿ الرسالة الغوشيه المجافية • ﴿ المُعَالِمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ا

مَنْ لَمْ يَنُكُ لَمْ يَعُرِفُ يَاغَوْ فَ الْأَعْظَمُ الْأَاكُرُمُ مِنْ كُلِّ كَرِيْمٍ وَ الْأَارُكُمُ مِنْ كُلِّ رَحِيْمِ

ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ نے مجھ سے فر مایا ''اے غوث الاعظم ! جنت میں میر بے ظہور کے بعد کوئی الفت اور نعمت نہ رہے گی اور جہنم میں ان سے میر بے خطاب کے ہوتے ہوئے وحشت وجلن نہ رہے گی۔''اور فر مایا''(اے اہلِ جہنم) تم اس میں ذلیل ہے رہو اور مجھ سے کوئی کلام نہ کرو۔ جس نے نہیں چکھااس نے نہیں پہچانا۔ اے غوث الاعظم ! میں ہرکر بیم سے بڑھ کرار جم ہوں۔''

شرح: دنیا کی زندگی ایک امتحان گاہ ہے جس میں کیے گئے اعمال کا بدلہ آخرت میں ملے گا۔ جس نے نیک اعمال کیے گئے ہوں گے اسے اچھا بدلہ ملے گا اور جس نے گنا ہوں اور نافر مانیوں میں زندگی بسر کی ہوگی اسے عذاب ملے گا جیسا کہ طالبانِ دنیا کی عبادت و محنت اور ان کا ہم کل دنیا کی زندگی کو مہل بنانے کے لیے ہوتا ہے۔ ان میں اپنے نفس سے لڑنے اور اللہ کی خاطر اپنی دنیا وی خواہشات قربان کرنے کی ہمت نہیں ہوتی، ساری زندگی وہ اپنے نفس کے غلام بن کر دنیا کی قید میں ہی گزارتے ہیں اس لیے وہ نیجو کی مشل ہیں۔ طالبانِ عظی کی عبادت و محنت اور ان کا ہم کل میں محلول کے لیے ہوتا ہے اور ان میں بھی خواہشات آخرت میں حور وقصور اور جنت کی نعمت کی محت نہیں آخرت میں حور وقصور اور جنت کی نعمت نہیں کو چھوڑ کر اللہ کے قرب کی طرف سفر کرنے اور اعلیٰ روحانی مقامات تک چنچنے کی ہمت نہیں ہوتی، ان کی ہمت صرف خواہشات دنیا کو چھوڑ دینے تک محد ود رہتی ہے لہٰذا اپنی کم ہمتی کے باعث وہ عورت کی مثل ہیں۔ ان دونوں گروہوں کے برعکس طالبانِ مولیٰ کی عبادت وریاضت اور باعث و مورت کی مثل ہیں۔ ان دونوں گروہوں کے برعکس طالبانِ مولیٰ کی عبادت وریاضت اور قرب و دیدار اللی کی خاطر ہر طرح کی خواہشات و لذات کو قربان کر دینے اور اعلیٰ ترین روحانی مقامات تک رسائی عاصل کرنے کی ہمت ہوتی ہے اور اسی اعلیٰ ہمتی کی بدولت وہ مرد ذکر کی مثل مقامات تک رسائی عاصل کرنے کی ہمت ہوتی ہے اور اسی اعلیٰ ہمتی کی بدولت وہ مرد ذکر کی مثل مقامات تک رسائی عاصل کرنے کی ہمت ہوتی ہے اور اسی اعلیٰ ہمتی کی بدولت وہ مرد ذکر کی مثل

## ٠﴾ ﴿ إِنَّهِ ١٠﴾ الرسالة الغوشيه ﴿ 196 ﴿ 196 مِنْ رَجِهِ وَشُرِحَ الْجَيْفِ • ﴿ إِنَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

بير \_سلطان العارفين حفرت مخى سلطان باهُور منة الله عليه فرمات بين:

کی مرد مذکر کے کہتے ہیں؟ مرد مذکر وہ ہے جس کے دل میں بجز طلب مولی اور کوئی طلب نہ ہو۔ نہ دنیا کی طلب ، نہ حور وقصور کی طلب ، نہ میوہ و براق کی طلب اور نہ لذت بہشت کی طلب۔ (عین الفقر)

علامدا قبال رحمته الله عليه جاويدنامه مين فرمات بين:

اگرچه جنت از عجل بائ اوست جان نیاساید بجز دیدار دوست

ترجمہ: اگر چہ جنت اس کی تحلیوں میں سے ایک عجلی ہے لیکن جان اس محبوب حقیق کے دیدار کے بغیر سکون نہیں یاتی یعنی عاشقوں کوسکون جنت میں نہیں دیدار میں ملتا ہے۔

مردانِ خدا کی طلب محض اللہ کی رضا اور اس کا دیدار ہوتا ہے اور ان کا ہر عمل اللہ کی رضا کے لیے۔
اللہ کے عشق اور طلب میں ہی وہ نیک اعمال کرتے ہیں، خود کونفسانی خواہشات اور لذات سے
روکے رکھتے ہیں اور نفس وشیطان کی پیروی نہیں کرتے۔ اس لیے اللہ تعالی اپنے ان بندوں سے
خوش ہوکر انہیں انعام میں جنت عطافر مائے گا۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

مَ وَالَّذِيْنَ المَنُوَا وَعَمِلُوا الصَّلِخَتَ اُولَئِكَ آصَعٰبُ الْجَنَّةِ مَ هُمُ فِيْهَا خُلِلُوْنَ 0 (سورة البقره-82)

ترجمہ: اور جولوگ ایمان لائے اور نیک عمل کیے تو وہی جنتی لوگ ہیں وہ اس میں ہمیشہ رہنے والے ہیں۔ ہیں۔

تا ہم طالبانِ مولیٰ کو جنت کی نعمتوں اور حور وقصور میں کوئی دلچیسی نہ ہوگی۔ وہ جنت میں بھی اللہ کے دیدار کے طلب گار ہوں گے۔ حدیثِ مبار کہ ہے:

اگر عاشقوں کو جنت اس کے جمال کے بغیر نصیب ہوتو سخت بدشمتی ہے اور اگر مشاقوں کو اس کے وصال سمیت دوزخ بھی نصیب ہوتو بھی نہایت ہی خوش فتمتی ہے۔ (اسرار قادری)

### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ 197 ﴿ 197 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ 197 ﴿ إِنَّهُ ١٠٠ ﴿ إِنَّهُ ١٠٠ ﴾ ﴿ إِنَّهُ ١٠٠ أَلِ

ذیل میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی چندا حادیث پیش کی جارہی ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ جنتی اللہ تعالیٰ کا دیدار کریں گے۔

علیہ وآلہ وسلم نے اس بوفر مایا کہ پھراپنے رہ ہے کہ ہم نے پوچھایارسول اللہ! کیا ہم قیامت کے دن اپنے رہ کودیکھیں گے؟ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دریافت فرمایا کیا تم کوسورج و چاند و کیھنے میں پچھ تکلیف ہوتی ہے جب کہ آسمان بھی صاف ہو؟ ہم نے کہا کہ نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس پر فرمایا کہ پھراپنے رہ کے دیدار میں بھی تمہیں کوئی تکلیف پیش نہیں آئے گی جس طرح سورج و چاند کود کھنے میں پیش نہیں آتی۔ (صحیح بناری۔7439)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنۂ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا كەللەتغالى قيامت كے دن تمام لوگوں كوايك وسيع اور ہموارز مين ميں جمع كرےگا۔ پھراللەرت العالمين ان كے سامنے اجا تك آئے گا اور كے گا' 'كيوں نہيں ہرآ دمى اس كے پیچھے چلا جاتا جس کی وہ عبادت کرتا تھا'۔ چنانچے صلیب بوجنے والوں کے سامنے ان کی صلیب کی صورت بن جائے گی، بت پوجنے والوں کے سامنے بتوں کی صورت بن جائے گی اور آگ پوجنے والوں کے سامنے آگ کی صورت بن جائے گی۔ پھروہ لوگ اپنے اپنے معبودوں کے پیچھے لگ جائیں گے لیکن مسلمان (حقیقی مومن) تھہرے رہیں گے۔ پھررتِ العالمین ان کے پاس آئے گا اور کہے گا " تم بھی لوگوں کے ساتھ کیوں نہیں چلے جاتے ؟" وہ کہیں گے ہم تجھ سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں، ہم تجھے سے اللہ کی پناہ ما تکتے ہیں۔ ہمارار باللہ ہے۔ ہم يہيں رہيں گے يہاں تک كہ ہم اپنے رب كو د مکھ لیں۔اللہ تعالی انہیں تھم دے گا اور ان کو ثابت قدم رکھے گا اور چھپ جائے گا۔ پھر آئے گا اور کے گا''تم بھی لوگوں کے ساتھ کیوں نہیں چلے جاتے''۔وہ کہیں گے ہم تجھ سے اللہ کی پناہ ما تگتے ہیں، ہم تھے سے اللہ کی پناہ ما لگتے ہیں۔ ہمارارت اللہ ہے اور ہماری جگہ یہی ہے۔ بہال تک کہ ہم اینے رب کود کیے لیں۔اللہ تعالی انہیں تھم دے گا اور انہیں ثابت قدم رکھے گا۔ صحابہ نے عرض کیا الله كرسول! كياجم الله تعالى كود يكصيل عيج؟ آپ صلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا "كياچودهويس

رات کے چاندکود کیھنے میں تہمیں کوئی مزاحت اوردھکم پیل ہوتی ہے؟ ' صحابۃ نے عرض کیا نہیں ،
اے اللہ کے رسول! آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا" تم اللہ کو د کیھنے میں اس وقت کوئی مزاحت اوردھکم پیل نہیں کرو گے۔'' پھر اللہ تعالی حجب جائے گا۔ پھر جھانے گا اوران سے اپنی شناخت کروائے گا پھر کہے گا کہ میں تہمارا رب ہوں۔ میرے پیچھے آؤ۔ چنا نچے مسلمان کھڑے ہوں گاور پل صراط قائم کیا جائے گا، اس پر سے مسلمان تیز رفتار گھوڑے اور سوار کی طرح کردیں گے اور گزرتے ہوئے یہ کلمات ادا ہوں گے" سلامت رکھ، سلامت رکھ"۔ (ترفیق کے اور گزرتے ہوئے یہ کلمات ادا ہوں گے" سلامت رکھ، سلامت رکھ"۔ (ترفیق کے 1557)

الله سيّدنا عبدالله بن عمر رضى الله عنهٔ سے روایت ہے که رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمایا '' اہلِ جنت میں سے سب سے کم درجے والا آدمی اپنے ملک میں دو ہزار سال کے عرصه میں محض ایک بارنظر ڈال سکے گا۔ وہ دور والے مقامات کو بھی اسی طرح دیکھے گا جیسے قریب والی جگہ کو دیکھے گا۔ اسی طرح وہ اپنی بیویوں اور خادموں کو دیکھے گا اور اہلِ جنت میں سے اعلیٰ ترین درجے والا جنتی وہ ہوگا جور وزانہ دومر تبداللہ تعالیٰ کا دیدار کرے گا۔' (منداحہ 13312)

دوسری سند میں روایت اس طرح ہے کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ''اہل جنت میں سب سے کم درجہ والاجنتی ایک ہزارسال کی مسافت سے اپنے باغات ، نعمتوں ، خادموں اور تختوں کو دکھیے گا اور اللہ تعالیٰ کے ہاں سب سے زیادہ معزز وہ جنتی ہوگا جو ہرض شام کو اللہ تعالیٰ کا دیدار کرے گا۔'' پھرآپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بیآ بت تلاوت فرمائی و مجود گا تی میئی نی تاخیر تا ہوں گے اور اپنی ترجہ ناس دن بہت سے چرے کہرونتی ہوں گے اور اپنی رہت سے چرے کہرونتی ہوں گے اور اپنی رہت کے در سے کا دیدار کر رہے ہوں گے اور اپنی میں اس کے در منداحمہ 1331 کا دیدارک رہے ہوں گے در منداحمہ 1331 کی دیدارک رہے ہوں گے۔ (منداحمہ 1331 کا دیدارک رہے ہوں گے۔ (منداحمہ 1331 کا دیدارک رہے ہوں گے۔ (منداحمہ 1331 کا دیدارک کے در منداحمہ 1331 کی دیدارک کے در منداحمہ 1331 کی دیدارک کے در منداحمہ 1331 کی دیدارک کی دیدارک کے در منداحمہ 1331 کی دیدارک کی دیدارک کے دیدارک کے در منداحمہ 1331 کی دیدارک کیدارک کی دیدارک کیا کو دیدارک کی دیدارک کیتا کی دیدارک کی کی دیدارک کی دیدار

حضرت جابر بن عبدالله سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا اس ورمیان کہ ابلِ جنت اپنی نعتوں میں ہوں گے، اچا نک ان پر ایک نور چیکے گا اور وہ اپنے سراو پر اٹھائیں گے تو دیکھیں گے کہ ان کارب ان کے اوپر جھا تک رہا ہے اور فرمارہا ہے '' اے جنت والو! تم پرسلام ہو۔'اور یہی مطلب ہے اللہ تعالیٰ کے قول کا''سکلاھُر" قَولًا قِبْنُ دَّہِ تَجْدِدِ (سورة لیسین ۔58) ترجمہ: سلام ہو (یہ) رہ رحیم کی طرف سے فرمایا جائے گا''۔ حضور علیہ الصلوة والسلام نے فرمایا جب تک باری تعالیٰ کے دیدار کی نعمت ان کو ملتی رہے گی وہ سی بھی دوسری نعمت کی طرف مطلقاً نظر نہیں اُٹھا کیں گے۔ پھر وہ ان سے جھپ جائے گالیکن ان کے گھروں میں ہمیشہ کے لیے اس کا نوراور برکت باقی رہ جائے گی۔ (سنن ابن ماجہ۔ 184)

حضرت صهیب سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے آیت لیگن یہ کی اسلام الله علیہ وآلہ وسلم نے آیت لیگن یہ کام کرتے ہیں آخستنی و زیا کہ قاریس کی اضافہ بھی ہے)، تلاوت فرمائی اوراس کی تفییر میں فرمایا ''جب جنت والے اللہ کے والے جنت میں اور جنم والے جنم میں وافل ہوجا کیں گے تو منادی پکارے گا: جنت والو! اللہ کے والے جنت میں اور جنم والے جنم میں وافل ہوجا کیں گے تو منادی پکارے گا: جنت والو! اللہ نے پاس تنہارا ایک وعدہ ہے وہ اسے پورا کرنا چاہتا ہے۔ جنتی کہیں گے وہ وعدہ کیا ہے؟ کیا اللہ نے ہمارے نیک اعمال کووزنی نہیں کردیا؟ ہمارے چرول کوروشن اور تا بناک نہیں کیا؟ کیا ہمیں جنت میں وافل نہیں کیا؟ اور ہمیں جنہ مسے نجات نہیں دی؟'' آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا'' پھر میں وافل نہیں کیا؟ اور ہمیں جنم اللہ تعالی اسے چرے سے پردہ ہٹا دے گا، لوگ اس کا دیدار کریں گے۔ اللہ کی قتم! اللہ کے عطیات میں سے کوئی بھی چیز ان کے نزویک اس کے دیدار سے زیادہ محبوب اور ان کی نگاہ کو عظیات میں سے کوئی بھی چیز ان کے نزویک اس کے دیدار سے زیادہ محبوب اور ان کی نگاہ کو عظیات میں سے کوئی بھی چیز ان کے نزویک اس کے دیدار سے زیادہ محبوب اور ان کی نگاہ کو عظیات میں ہوگئ '۔ (سنن ابن ماجہ 187)

مندرجہ بالا احادیث سے اللہ تعالیٰ کے فرمان کی وضاحت ہوتی ہے جو اللہ تعالیٰ نے سیّدنا غوث الاعظم مندرجہ بالا احادیث میں اللہ کے دیدار سے بردھ کر کسی شے میں کوئی لذت نہ ہوگی۔

علی ابنِ الموفق کہتے ہیں کہ میں نے خواب دیکھا گویا جنت میں داخل ہوا ہوں وہاں میں نے ایک شخص کو دیکھا کہ وہ دستر خوان پر بیٹھا ہوا ہے اور فرشتے اس کے دائیں بائیں کھڑے ہیں اور وہ ان کے ہاتھوں سے طرح طرح کی نعمتیں کھا رہا ہے۔ اور اسے لقمے بنا بنا کر کھلا رہے ہیں اور وہ ان کے ہاتھوں سے طرح طرح کی نعمتیں کھا رہا ہے۔ ایک شخص جنت کے دروازے پر کھڑ اہوالوگوں کے چہرے دیکھ رہا تھا۔ بعض لوگوں کو وہ اندرآنے

کی اجازت دے دیتا تھا اور بعض کو واپس کر دیتا تھا۔ پھر میں ان دونوں آ دمیوں سے گزر کر حظیرہ قدس کی طرف چلا وہاں عرش کے شامیا نوں میں مئیں نے ایک شخص جود یکھا جو مسلسل اللہ تعالی کو دکھر رہا تھا وہ اور کسی طرف نہیں دیکھا تھا۔ میں نے (جنت کے دروازے کے داروف) رضوان سے پوچھا کہ بیخض کون ہے اس نے جواب دیا کہ بیہ معروف کرخی ہیں۔ ان کی بیحالت دوز خ کے خوف سے یا جنت کے شوق میں نہیں ہے بلکہ اللہ کی محبت کی وجہ سے ہے۔ اللہ نے انہیں اپن وجہہ کریم کی طرف دیکھنے کی اجازت دے دی ہے۔ راوی نے بیجھی بیان کیا کہ باقی دونوں آ وہیوں میں سے ایک بشرائین الحارث اور دوسر ہے احمد بن منبل سے داحیاء العلوم جلہ چہارم)

او جہہ کریم کی طرف دیکھنے کی اجازت دے دی ہے۔ راوی نے بیجھی بیان کیا کہ باقی دونوں آور میں سے ایک بشرائین الحارث اور دوسر ہے احمد بن منبل سے داحیاء العلوم جلہ چہارم)

عمد ما مہان اور ایک طالب مولیٰ کا جنت کے متعلق نظر سے بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

بیان کرتے ہوئے للصے ہیں:

ا۔ مردِآزادے کہ دائد خوب و زشت کی علیجہ روح او اندر بہشت ازدیام مردِآزادے کہ دائد خوب و زشت کی علیجہ جنتِ آزادگان سیر دوام اسلا۔ جنتِ مُلاّ مے و حور و غلام جنتِ عاشق تماشائے وجود کی جنتِ مُلاّ خور و خواب و سرود جنتِ عاشق تماشائے وجود کی حشر مُلاّ شق قبر و بانگ صور عشق شور آگیز خود صبح نشور الگیز خود صبح نشور ساکتی۔ ۲۔مُلاّ (طالبِ عبّی ) کی جنت تو شرابِ طهور حوروغلمان والی جنت ہے اور عاشقوں کی جنت ہمیشہ سیر دوام (دیداریق) میں مصروف رہنا ہے۔ ۳۔ مُلاّ (طالبِ عبّی ) کی جنت کھانا، پینا اور جنت کاعیش وآرام ہے اور عاشق کی جنت کھوب حقیق کا دیدار ہے۔ ۲۔مُلاَّ (طالبِ عبّی ) کے مطابق قیامت قبارت قیامت قبر کے کھلنے اور صور اسرافیل پر مُردول کے المخیکا نام ہے کین ایک عاشق قیامت سے پہلے ہی قیامت (مجوب جیتی کا دیدار) دیکھ لیتا ہے۔ (جادیدنامہ)

یہ کا نئات اس قدر خوبصورت ہے تو سوچیں اس خوبصورت کا نئات کو پیدا کرنے والا خود کتنا خوبصورت ہوگا اس ہستی کے حسن و جمال کی مثال پیش نہیں کی جاسکتی۔ یہی وجہ ہے کہ صوفیا اور فقرا

# ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 201 ﴿ 201 الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ 201 الرسالة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة المراكة المراكة الغوشية المراكة ال

کواللہ کے دیدار کے سامنے ہرشے اور اس کی لذت بیج معلوم ہوتی ہے۔ حضور علیہ الصلوة والسلام نے ارشاد فرمایا:

﴿ اللَّانُيَّالَكُمْ وَالْعُقْبِي لَكُمْ وَالْمَوْلِي لِيُ مَنْ لَهُ الْمَوْلِي فَلَهُ الْكُلُّ لَهُ الْمُولِي عَلَمُ الْكُلُّ تَرْجِمَهِ: دنیا تمہارے لیے ہے اور میرے لیے صرف مولی ہے۔ جسے مولی مل گیا۔

یہ تو ان لوگوں کا معاملہ تھا جواس دنیا میں اللہ کی رضا اور دیدار کے طالب ہوتے ہیں لیکن جولوگ اس دنیا میں اللہ تعالیٰ کی رضا اور خوشنودی کو مدنظر نہیں رکھتے ،صرف اپنی نفسانی خواہشات کے پیچھے خوارر جیے ہیں، نفسانی بیار یوں جیسا کہ جھوٹ، چغلی ، فیبت ، زنا ، ریا کاری ، چوری ، غرور و تکبر وغیرہ میں مبتلا ہوتے ہیں اور اللہ کی آبیات اور نشانیوں کا انکار کرتے ہیں ، اللہ کے مجوب بندوں کو نئی کرتے ہیں ، اس کے انبیا و اولیا کا انکار کرتے ہیں ، برائیوں میں ملوث ہوتے ہیں ، ایمان لانے کے بعد مشکر ہوجاتے ہیں ، اللہ کی زمین میں فساد ہر پاکرتے ہیں ، بینیوں پرظلم کرتے ہیں اور لانے کے بعد مشکر ہوجاتے ہیں ، اللہ کی زمین میں فساد ہر پاکرتے ہیں ، بینیوں پرظلم کرتے ہیں اور خیار ان جیسے بیشار ناشائستہ اور نالیسند بیدہ اعمال سرانجام دیتے ہیں ، ان لوگوں کے لیے نہ تو اللہ کا دیدار ہے اور نہ ہی جنت کی فعمیں اور لذتیں ۔ بلکہ ان کے لیے جہنم کا ہولناک عذاب ہے ۔ ادر شادِ باری تعالی ہے :

﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُجَهَنَّمَ لَا يُقطى عَلَيْهِمْ فَيَمُوْتُوا وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ لَمُ وَالَّذِينَ كَفُورِ ٥ (سرة ناطر ـ 36)

ترجمہ: اور جنہوں نے کفر کیاان کے لیے جہنم کی آگ ہے، نہ تو انہیں قضا آئے گی کہ مرجا کیں اور نہ ہیں ان کے عذاب میں شخفیف کی جائے گی۔ ہر کفر کرنے والے کوہم یو نہی سزادیا کرتے ہیں۔
اللہ تعالیٰ کے اس فر مان کے مطابق جہنیوں کے عذاب میں شخفیف کی کوئی گنجائش نہیں۔اللہ تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظم شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنۂ سے فر مایا کہ جب وہ اہلِ جہنم سے خطاب کرے گا تب وہ کوئی وحشت اور جلن محسوس نہ کریں گے اور اللہ تعالیٰ کی آواز اور اس کے کلام میں کرے گا تب وہ کوئی وحشت اور جلن محسوس نہ کریں گے اور اللہ تعالیٰ کی آواز اور اس کے کلام میں

محوہ وکرجہنم کے عذاب اوراس کی تخی کوفراموش کردیں گے۔اس وقت اللہ تعالیٰ ان کو یا وکروائے گا

اوران کی راہنمائی کے لیے آسانی کتب اورصحائف نازل فرمائے تھے جن میں واضح طور پراللہ کی

اوران کی راہنمائی کے لیے آسانی کتب اورصحائف نازل فرمائے تھے جن میں واضح طور پراللہ کی

اطاعت و بندگی کرنے والوں کے لیے جنت اورانعام واکرام کی بشارت اوراللہ کی نافرمانی کرنے

والوں کے لیے جہنم اوراس کے عذاب کی وعید بیان کی گئی تھی لیکن جو پھر بھی اس دنیا کی محبت میں

والوں کے لیے جہنم اوراس کے عذاب کی وعید بیان کی گئی تھی لیکن جو پھر بھی اس دنیا کی محبت میں

عرق ہوکراس کو اپنا ابدی ٹھکانہ سیجھتے رہے اوراس بات کو بھی فراموش کر دیا کہ بید دنیا ایک عارضی

امتحان گاہ اور فنا ہونے والی ہے اور کسی بھی لیے موت انہیں آ د ہو ہے گی ،ان کا انجام کہی ہونا تھا

جس کا ان سے وعدہ کیا تھا۔ جب تک اللہ تعالی ان جہنیوں سے خطاب کرے گاصرف آتی در یوہ

سکون محسوس کریں گے اوراس وقت این جہنیوں کو اللہ کے قرب کی لذت محسوس ہوگی ۔ اللہ کے ان

سکون محسوس کریں گے اوراس وقت این جہنیوں کو اللہ کے قرب کی لذت محسوس ہوگی ۔ اللہ کے ان

ہمترین لذت کو گوادیا۔ پھر اللہ پاک فرمائے گا کہ جھوسے کلام مت کر واوراسی جہنم میں ذکیل بنے

رہو۔اس وقت تہماری کوئی جمت و دلیل کام نہ آئے گی۔

الله تعالی مزیدار شادفر ما تا ہے کہ جس نے نہیں چکھااس نے نہیں پہچانا۔ یعنی جس نے اس دنیا میں الله تعالی کے دیدار کی لذت حاصل نہیں کی اور نہ ہی اس دیدار کو پانے کے لیے مشکلات ومصائب الله تعالی کے دیدار کی لذت حاصل نہیں کی اور دیدار کیا ہے۔ نفس کی پیروی کرنے والوں کے لیے ان کی خواہشات ہی ان کی معبود ہیں جسیا کہ الله تعالی قرآن میں ارشاد فرما تا ہے:

الْفَرَآيَتَ مَنِ اللَّهَ فَهُولًا (سورة الجاثير 23)

ترجمہ: کیا آپ نے اس شخص کود یکھا ہے جس نے اپنی نفسانی خواہشات کو اپنامعبود بنار کھا ہے۔
لہذا آخرت میں بھی اللہ کے دیدار کی نعمت انہی کے لیے ہوگی اور وہی اس کو پہچان سکیس گے جنہوں
نے اس دنیا میں اللہ تعالیٰ کے دیدار کی لذت کو چکھا ہوگا اور وہ جنت میں بھی اللہ کے دیدار سے بہرہ
ور ہوں گے۔انہوں نے معرفتِ الہی حاصل کر کے اللہ کو ہی اپنا معبود تسلیم کیا ہوگا نہ کہ غیر اللہ ک

پیروی کی ہوگی۔تب اللہ تعالی انہیں ہمکلا می کا شرف بخشے گا اور اللہ کے انعام یافتہ لوگ اللہ کے دیداراوراس کے کلام سے بڑھ کرکسی شے میں لذت محسوس نہیں کریں گے جبکہ نافر مان لوگ جہنم کے شدیدعذاب سے دوحیار ہوں گے اور وہ ہمیشہ اس ذلت میں ہی رہیں گے جن کواللہ تعالیٰ نہ اپنا دیدارعطا کرے گااورنہ ہی ان سے مزید ہم کلام ہونا پیند کرے گا۔

تاہم اللہ تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظم شیخ عبدالقا در جیلانی رضی اللہ عنهٔ سے یہ بھی فر ما دیا کہ میں ہر كريم سے برو حكراكرم اور بررجيم سے برو حكرارحم بول \_ يعنى الله سب سے زيادہ رحم فرمانے والا ہے اورسب سے بردھ کر کرم فرمانے والا لیعن بخشش وعطا کرنے والا ہے۔اللہ تعالیٰ کےاس فرمان میں ان لوگوں کے لیے بشارت ہے جواللہ تعالیٰ سے اس کے کرم اور رحم کے طلبگار ہوں گے۔جو غلطیاں اور کوتا ہیاں تو کر لیتے ہیں لیکن پھر پشیمان رہتے ہیں اور اللہ کے خوف سے اس کے سامنے گڑ گڑاتے رہتے ہیں اور وہ اللہ سے بڑھ کرکسی کومہر بان نہیں یاتے کیونکہ اللہ سے بڑھ کر رحم فرمانے والا کوئی نہیں۔اسی لیےاس نے ارشا وفر مایا:

> 🖈 سَبَقَتْ رَحْمَتِيْ عَلَى غَضَيِيْ میری رحمت میرے غضب پر سبقت لے گئی۔

WWW.Sultan اللدكي رحمت كے بيان ميں حضور عليه الصلوة والسلام كى حديث مباركة تحرير كى جارہى ہے۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنهٔ ہے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس کھ قیدی آئے۔قید یوں میں ایک عورت تھی جس کا بیتان دودھ سے بھرا ہوا تھا اوروہ دوڑ رہی تھی، اتنے میں ایک بچہ اس کوقید یوں میں ملااس نے حجث اینے بیٹ سے لگالیا اور اس کو دودھ پلانے لگی حضورا کرم صلی الله علیه وسلم نے ہم سے فر مایا که کیاتم خیال کر سکتے ہو کہ بیمورت اپنے بچہ کو آگ میں ڈال سکتی ہے ہم نے عرض کیا کنہیں جب تک اس کوقدرت ہوگی پیاسے بچہ کوآگ میں نہیں بھینک سکتی۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بر فرمایا کہ اللہ اپنے بندوں براس سے بھی زیادہ رحم کرنے والا ہے جس قدر ریوورت اسے بچہ پر مہر بان ہوسکتی ہے۔ (صحح بخاری۔5999) لہذا اللہ تعالیٰ کے کرم اور رحم کی بدولت اور حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کی شفاعت کے بعد اللہ تعالیٰ اللہ عنهٔ اللہ عنهٔ اللہ عنه اللہ عنهٔ اللہ عنهٔ اللہ عنهٔ اللہ عنهٔ اللہ عنهٔ کی روایت میں بیان ہو چکاہے کہ اللہ تعالیٰ ہرکلمہ گوکو بھی بخش دےگا۔

حضرت انس بن ما لک رضی الله عنهٔ سے روابت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ''ایک جماعت جہنم سے نکلے گی اس کے بعد کہ جہنم کی آگ نے انہیں جلاڈ الا ہوگا اور پھر وہ جنت میں داخل ہول گے۔ اہل جنت ان کو جہنمیوں کے نام سے یاد کریں گے۔ (صحیح بخاری۔ وہ جنت میں داخل ہول گے۔ اہل جنت ان کو جہنمیوں کے نام سے یاد کریں گے۔ (صحیح بخاری۔ 6559 ہمندا جمد 13107) (منداحمہ کی روایت کے راوی سیّد ناحذیفہ بن بمان رضی الله عنهٔ ہیں)

اس لیے ہر لحد اللہ تعالیٰ سے اس کا کرم وفضل طلب کرنا چاہیے اور اس سے گڑ گڑ اکر اس کے رحم کی بھیک مائلی چاہیے تا کہ وہ ہمارے گنا ہوں اور غلطیوں پر ہمیں سرزنش نہ کرے اور اپنے لطف و کرم کی بدولت اس دنیا میں بھی اپنے و بدار کی دولت سے سرفر از فرمائے اور آخرت میں بھی کیونکہ اس کے دیدار کی لذت سے بڑھ کرکوئی لذت نہیں۔

#### \*\*\*

وَقَالَ لِيُ يَاغَوْثَ الْاَعْظَمَ نَمْ عِنْدِي لَا كَنُومِ الْعَوَامِ تَرَانِي فَقُلْتُ يَارَبِ كَيْفَ الْأُمْ عِنْدَكَ قَالَ بِخُمُودِ الْجِسْمِ عَنِ اللَّنَّاتِ وَخُمُودِ النَّفْسِ عَنِ الشَّهْوَاتِ وَخُمُودِ الْقَلْبِ عَنِ الْخَطْرَاتِ وَخُمُودِ الرُّوَحِ عَنِ الْلَحْظَاتِ وَ فَنَاءَذَاتِكَ فِي النَّاتِ

ترجمہ: اور (اللہ تعالیٰ نے) مجھ سے فرمایا ''اے فوٹ الاعظم اُ اُو میرے پاس سوجا۔
عوام کی نیند کی طرح نہیں۔ وُ تو میرا دیدار کرے گا۔'' میں نے کہا''اے رہ اِ میں
تیرے پاس کیسے سوجاوں؟'' فرمایا''جسم کولذات سے دور کر کے ،فس کو شہوات سے
دور کر کے ، قلب کو خطرات سے دور کر کے ، روح کو لحظات سے دور کر کے اور اپنی

#### ذات کومیری ذات میں فنا کر کے۔''

شرح: سونا آرام وسکون کا اظہار ہے۔ جب انسان دن بھر کی محنت و مشقت سے تھک جاتا ہے تو رات کوآ رام وسکون کی خاطر سوجا تا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اس فر مان سے بیظا ہر ہوتا ہے کہ ہر طرح کا قرار ،سکون اور آرام اللہ تعالیٰ کے قرب میں ہے اور بیجی ظاہر ہوتا ہے کہ سیّد ناغوث الاعظم شخ عبدالقادر جیلائی رضی اللہ عنہ اللہ تعالیٰ کی نہایت مقرب اور بزرگ ہستی ہیں اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میرے پاس سوجا۔ اس کے ساتھ بیجی وضاحت فرمادی کہ عوام کی نیند کی طرح نہیں بلکہ تو نیند میں اور یدار کرے گا۔ اس سے بیجی واضح ہوتا ہے کہ عوام کی نیند اور ان کا سونا کچھاور ہے جبکہ خواص اور اللہ کے مجوبین کی نینداور ان کا سونا کچھاور ہے۔

جب انسان سوجاتا ہے تو اس کا مثالی جسم اس کے نفسانی جسم سے الگ ہوکر عالم ملکوت کی سیر کرتا ہے۔ عالم ملکوت کو علی مثال بھی کہتے ہیں جہال بیہ جسمانی وجود نہیں بلکہ مثالی وجود ہوتے ہیں۔ اگر کوئی اللہ تعالی کا مقرب بندہ ہوتو اس کی رسائی عالم ملکوت سے آگے تک ہوتی ہے۔ اسی بنا پر عوام اور خواص کے خواب بھی مختلف ہوتے ہیں۔

خوابوں کی مختلف اقسام ہیں جن میں سے ایک قتم نفس کا خیال ہے۔ انسان دن مجر جن امور میں مشغول ومصروف رہتا ہے یا جن چیزوں کے متعلق زیادہ سوچتا ہے یا جواس کے دل و دماغ پر چھائی رہتی ہیں وہی رات کواس کے خواب میں متشکل ہوکراس کے سامنے آ جاتی ہیں۔ مثلاً اگر کوئی مال و شخص اپنے محبوب کو ہی دیکھے گا۔ اگر کوئی مال و دولت جمع کرنے اور زیادہ سے زیادہ مال و دولت کمانے کی فکر میں مبتلار ہتا ہے تو وہ خواب میں بھی محبوب کو ہو ہو وہ خواب میں بھی محبوب کو ہی دیکھے گا۔ اگر کوئی مال و دولت جمع کرنے اور زیادہ سے زیادہ مال و دولت کمانے کی فکر میں مبتلار ہتا ہے تو وہ خواب میں بھی مال و دولت ہی حیث میں دہتا ہے وہ کی اس متعلقہ چیزیں خواب میں دیکھا ہے۔

خواب کی دوسری قتم ڈراؤنے خواب ہیں جو کہ شیطانی اثرات کے زیرِ اثر نظر آتے ہیں۔انسان چونکہ بنی آ دم کا از ل سے دشمن ہے اور اس نے از ل سے ہی اس کو گمراہ کرنے اور پریشان کرنے کی

قتم کھائی ہوئی ہے اس لیے وہ خواب اور نیند میں بھی انسان کوسکون کا سانس نہیں لینے دیتا اوراس کو ڈرانے کے لیے طرح طرح کے حربے استعال کرتا ہے جس سے انسان خوفز دہ ہوجاتا ہے یا وہم و خطرات میں مبتلا ہو کر پریثان رہے لگتا ہے۔ ایسے خواب بے مقصد اور نا قابلِ تعبیر ہوتے ہیں اور انہیں کسی سے بیان نہیں کرنا چا ہے۔ ایسے ہی خوابوں کے متعلق حدیثِ مبارکہ ہے:

عبداللہ بن ابی قادہ بیان کرتے ہیں کہ ان کے والد نے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا اچھا خواب اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے اور برا خواب شیطان کی طرف سے ہے۔ اس لیے اگر کوئی برا اور ڈراؤ نا خواب دیکھے تو بائیں طرف تھوک دے اور شیطان کے شرسے اللہ کی پناہ ماگئے۔ اس ممل سے شیطان اسے کوئی نقصان نہ پہنچا سکے گا۔ (صحیح بخاری۔ 3292) خواب کی تیسری قتم وہ ہے جس میں انسان کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے بشارتیں ہوتی ہیں یا آئندہ وقوع پذیر ہونے والے واقعات کے متعلق اشارے ملتے ہیں یا انسان خواب میں خوشما چیزی، باغات یا جنت وغیرہ کو دیکھتا ہے جن سے وہ فرحت وخوشی محسوں کرتا ہے اور اس کے اندر امید و ولولہ جنم لیتا ہے اور وہ مزید تند ہی سے اطاعتِ الی میں مشغول ہوجاتا ہے۔ مزید ہی کہ خواص کو خواب میں اللہ تعالیٰ کے انوار وتجلیات کا مشاہدہ بھی حاصل ہوتا ہے۔ بعض کو اندیا واولیا کی زیارت خواب میں انوار وتجلیات کا مشاہدہ بھی حاصل ہوتا ہے۔ بعض کو اندیا واولیا کی زیارت بھی ہوتی ہے۔ ایسے بی خواب قابلِ تعبیر اور فائدہ مند ہوتے ہیں۔

مخضریہ کہ عوام کے خواب بے مقصد اور ان کی نفسانیت کی بنا پر ہوتے ہیں جبکہ خواص کے خواب ان کے باطنی مرتبہ اور بصیرت کی بنا پر ہوتے ہیں۔ سیّد ناغوث الاعظم شخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ عنهٔ نیندیا اونگھ میں آنے والے قابلِ تعبیر اور سیچ خوابوں کے بارے میں اپنی تصنیف سرّ الاسرار میں فرماتے ہیں:

- الناس الله تبارک و تعالیٰ نے فرمایا: علیہ میں جو قابل تعبیر و اقعات پیش آتے ہیں وہ سپچے اور نفع بخش ہوتے ہیں جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:
- اللهُ رَسُولَهُ الرُّ عَا بِالْحَقِّ عَلَى اللهُ وَسُولَهُ الرُّ عَا بِالْحَقِّ عَلَى خُلُقَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَآءَ اللهُ

أمينين (سورة الفتر-27)

ترجمہ: بے شک اللہ نے اپنے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا خواب سے کر دکھایا۔ انشاء اللہ آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) مسجد الحرام میں امان کے ساتھ داخل ہوں گے۔

جيها كەاللەتبارك وتعالى فى حضرت يوسف عليه السلام كى زبان سے بيفر مايا:

الْيُ رَآيِتُ أَحَلَ عَشَرَ كُو كُبًا (سورة يوسف-4)

ترجمہ: بےشک میں نے گیارہ ستاروں کودیکھا۔

جبيها كه حضور عليه الصلوة والسلام في فرمايا:

لَمْ يَبْقَ مِنْ بَعْدِي نَبُوَّةً إِلَّا الْمُبَشِّرَاتُ يَرَاهَا الْمُؤْمِنُ اَوْتُراى لَهُ

ترجمہ: میرے بعد نبوت میں صرف مبشرات ہی باقی ہیں جومومن دیکھتا ہے یا کوئی اس کے لیے دیکھتا ہے۔(سرّالاسرار)

سیّدناغوث الاعظم شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللّه عنهٔ اپنی کتاب سرّ الاسرار میں خوابوں کی اقسام بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں:

اوران میں سے ہرایک کی دو اور اس میں سے ہرایک کی دو اس میں سے ہرایک کی دو دو سمیں ہیں۔ دو شمیں ہیں۔

انفسی: یہ خواب یا تو اخلاقِ حمیدہ کے باعث ہوتے ہیں یا اخلاقِ ذمیمہ کے۔اخلاقِ حمیدہ کے باعث ہوتے ہیں یا اخلاقِ ذمیمہ کے۔اخلاقِ حمیدہ کے باعث باعث (آنے دالے) خواب میں جنت اور اس کی نعمتیں جیسے حوریں، محلات، غلمان اور سفید نورانی صحرا اور جیسے سورج، چا نداور ستارے یا اس سے مشابہ دیگر چیزیں دیکھنا شامل ہے۔ان سب کا تعلق صفتِ قلب سے ہاوروہ (خواب) جن میں حیوانات اور پرندوں کا گوشت کھایا ہو،نفسِ مطمئنہ سے تعلق رکھتے ہیں کیونکہ جنت میں نفسِ مطمئنہ کی روزی ان انواع میں سے ہوتی ہے۔

المبشرات سے مرادوہ خوش کن سے خواب ہیں جواللہ تبارک وتعالیٰ کی جانب سے مومن کے لیے اشارے ہیں جیسا کہ حدیثِ مبارکہ ہے " سے خواب نبوت کا چھیالیسوال حصہ ہیں'۔

اور جو (خواب) اخلاق ذمیمہ کے باعث دکھائی دیتے ہیں وہ امارہ، لوامہ اور ملہمہ کی صفات کے باعث ہیں۔ پس درندے جیسے چیتا، شیر، بھیڑیا، ریچھ، کتا اور خنز پریاان جیسے دوسرے جانور مثلًا خرگوش، لومڑی، بکی، تنیندوا یا جیسے سانب، بچھواور بھڑیا دوسرے موذی جانور (خواب میں) دکھائی دیں تو بیصفاتِ ذمیمہ ہیں جن سے بچنا واجب ہے اور انہیں روح کے راستے سے ہٹانا ضروری

آفاقی خواب کی اوّل مبشرات ہیں (جن کامفہوم پچھلے سفحہ پر حاشیہ میں بیان کردیا گیاہے) اور دوسری قتم وہ جو (خواب میں) روح کے ساتھ بے رکیش نوجوان سے خطاب کرے تو اس پر انوار الہم پیچلی ہوں گے کیونکہ تمام اہلِ جنت اسی (امردی) صورت میں ہیں جبیبا کہ حضور علیہ الصلوة والسلام نے فرمايا:

آهَلُ الْجَنَّةِ جُرُدُّمُّرُدُّمَّكُحُولُونَ

ترجمہ: اہلِ جنت بےریش ،نوعمراورسرمگیں آنکھوں والے ہوں گے.

حضورعليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

رَآيُتُ رَبِّي عَلَى صُوْرَةِ شَابِ آمُرَدَ

WWW.Sultan ترجمه: میں نے اینے رب کو بےرایش نوجوان کی صورت میں ویکھا۔ (سرالاسرار)

الله كے نيك بندے اور بالحضوص اوليا كرام كے خواب الله كے قرب كى بدولت مختلف اشاروں اور بثارتوں پربنی ہوتے ہیں۔ اکثر اولیا کوخواب میں الله تعالیٰ کا دیدار بھی نصیب ہوا۔ امام ابوحنیفہ اور امام احمد بن عنبل سے منقول ہے کہ انہوں نے خواب میں اللہ تعالی کودیکھا ہے۔ بلکہ امام ابوحنیفة فرماتے ہیں کہ انہوں نے 100 مرتبہ خواب میں الله کا دیدار کیا۔

پس مقربین جب سوتے ہیں تو وہ مشاہدہ کت تعالی میں غرق ہوجاتے ہیں۔اسی بنا پر حضور علیہ الصلوة والسلام في ارشادفر مايا:

تَنَامُ عَيْنِي وَلَا يَنَامُ قَلْبِي ( بَارِي -3569)

ترجمه:ميري آئلھيں سوتی ہيں اور ميرا دلنہيں سوتا۔

سلطان العارفین حضرت تنی سلطان باهُور حمته الله علیه پنجا بی ابیات میں فرماتے ہیں: کہ جاگن کہ جاگ نہ جانن، کم جاگدیاں ہی سُنے هُو کم ستیاں جا واصل ہوئے، کم جاگدیاں ہی مٹھے هُو

مفہوم: ایک تو وہ طالبانِ مولی ہیں جن کے دِل اسمِ الله ذات سے بیداراور زندہ ہیں انہوں نے مفہوم: ایک تو وہ طالبانِ مولی ہیں جن کے دِل اسمِ الله ذات سے بیداراور زندہ ہیں انہوں نے مصرف دِل کواسمِ الله ذات کے نور سے منور کررکھا ہے بلکہ دل کی زمین کومرشد کی محبت ، عشق اور دیدار سے بھی آ باد کر رکھا ہے۔ اگر بیعارف ظاہر میں سوئے ہوئے بھی ہوں گر باطن میں بیدار ہوتے ہیں۔ دوسری طرف وہ طالبانِ خام ہیں جوحقیقتِ اسمِ الله ذات سے بے خبر ہیں اور ظاہری اشغال کے ذریعے معرفتِ اللی میں سرگردان ہیں۔ ظاہر میں یہ بیدار بھی ہوں تو ایسے بدنھیب ہیں جوحقیقت سے بے بہرہ ہیں۔ (ایاتِ بائٹو کائل)

سیّدناغوث الاعظم شخ عبدالقا در جیلانی رضی الله عنهٔ سے الله تعالیٰ کے فرمان کا یہی مطلب ہے کہ میر دین نور کی سوجاوُ تمہارا سوناعوام کی طرح کا سونانہیں ہوگا بلکہ تہمیں میرا دیدار حاصل ہوگا۔
لیکن سیّدناغوث الاعظم نے الله تعالیٰ سے سوال کیا کہ تیرے پاس کیسے سوجاوُں؟ مطلب الله تعالیٰ کے پاس باس کے قرب میں کیسے پہنچاجا سکتا ہے جسے الله تعالیٰ کے پاس سونے اوراس نیند میں الله تعالیٰ کے دیدار سے تعبیر کیا جائے گا۔ الله تعالیٰ نے فرمایا کہا ہے جسم کولذات سے دور کر کے بفس کوشہوات سے دور کر کے مقب کوخطرات سے دور کر کے ، روح کو کھنات سے دور کر کے اور اس نیند اور خودکونا کر کے۔

انسانی جسم کے اندراس کانفس بھی ہے، قلب بھی اور روح بھی۔ ان میں سے ہر کسی کی الگ الگ طلب اور ضروریات ہیں۔ جسم اربع عناصر ہوا، پانی، مٹی اور آگ سے خلیق کیا گیا ہے اس لیے خلیس مادی وجود رکھتا ہے اور اس کی ضرورت کی ہر شے بھی مادے سے تعلق رکھتی ہے اور وہ انہی سے لذت و تسکین پاتا ہے۔ اسے طاقت اور زندہ رہنے کے لیے کھانے، پینے کی ضرورت ہے،

وجود کوڈھا پینے کے لیے لباس کی ضرورت ہے، رہنے کے لیے مکان کی ضرورت ہے، اپنی نسل کی افزائش کے لیے جیون ساتھی کی ضرورت ہے۔ ان تمام ضرورتوں یا ان جیسی دیگر ضرورتوں کا تعلق جسم سے ہاور انسان زندگی بھران ضرورتوں کو پورا کرنے میں مگن رہتا ہے، مال ودولت کمانے اور بال بچوں کا پیٹ پالنے کی فکر میں جتلا رہتا ہے، بچوں کی بہتر تعلیم، بہتر مستقبل وغیرہ جیسی پریشانیاں اس کو گھیرے ہوتی ہیں۔ اگر کسی کے پاس بقد رضرورت مال واسباب موجود ہیں تو بھی وہ مزید آسائشات کی طلب اور ہوں میں ڈوبا رہتا ہے۔ رشتے داریاں نبھانے، معاشرے میں مقام ومرتبہ بنانے یا اپنی ملازمت کو بہتر بنانے یا کاروبار کو وسیع کرنے میں مگن رہتا ہے۔ عبادات میں اللہ کی بندگی اور محبت کا احساس اور بھی کرتا ہے تو محض فرض کی ادائیگی کے طور پر ان عبادات میں اللہ کی بندگی اور محبت کا احساس اور جذبہ نبیں ہوتا بلکہ عبادات میں بھی دھیان دنیاوی فکروں میں گم رہتا ہے۔ پس یہی تمام چیزیں جو جنہ بنیں ہوتا بلکہ عبادات میں ادر تو ان اللہ تعالی سے عافل رکھتی ہیں۔ ارشادِ باری تعالی ہے۔ اور اور کہتی ہیں۔ ارشادِ باری تعالی ہے۔ اور اور کہتی ہیں۔ ارشادِ باری تعالی ہے۔ اور اور کہتی ہیں۔ ارشادِ باری تعالی ہے۔ اور کہتی ہیں۔ ارشادِ باری تعالی ہے۔ اور کا کی جنہ تعالی ہے۔ اور کہتی ہیں۔ ارشاد بال کو اللہ تعالی سے عافل رکھتی ہیں۔ ارشادِ باری تعالی ہے۔ اور کالی ہیں۔ ارشاد تعالی ہے۔ اور کالی ہیں۔ اور کہتی ہیں۔ ارشاد تعالی ہے۔ اور کالی ہیں۔ اور کیا کہ تعالی ہیں۔ اور کالی تعالی ہے۔

﴿ يَاكَتُهَا الَّذِينَ امْنُوا لَا تُلْهِكُمُ امْوَالُكُمْ وَ لَا اوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَ مَنْ يَقْعَلْ ذَٰلِكَ فَا وَلَا اللهِ وَ مَنْ يَقْعَلْ ذَٰلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَيْرُ وْنَ (سورة المنافقون - 9)

ترجمہ: اے ایمان والو! تمہارے مال اور تمہاری اولا دعمہیں اللہ کے ذکر سے غافل نہ کردیں۔ اور جوابیا کرے گاوہ خسارہ یانے والوں میں سے ہوگا۔

لہذا ایمان والوں کو بھی بھی ان چیزوں میں مشغول ہوکر اللہ کی یاد سے غافل نہیں ہونا چاہیے۔ تمام فرائض وحقوق کی انجام دہی اپنی جگہ ضروری ہے لیکن ان فرائض وحقوق کو ہی اپنادین وایمان نہیں بنالینا چاہیے۔ اس کی طرف اللہ تعالیٰ کے فرمان ''جسم کولذات سے دور کرنے'' کے بارے میں اشارہ ہے۔

انسان کے اندر جو چیز خواہش اور شہوات پیدا کرتی ہے وہ اس کانفس ہے۔ یہی نفس اسے برائی کی طرف مائل کرتا ہے اور غیر اللہ کی طرف مائل رکھتے ہوئے انسان کو اللہ کی ذات سے غافل کرتا

# ٠ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 211 ﴿ 211 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 211 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ الله الغوشيه الله الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة الم

ہے۔ شیطان بھی اسی نفس کا سہارالیتے ہوئے انسان کو اللہ سے دور کر دیتا ہے۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ "احیاء العلوم" میں فرماتے ہیں:

- انسانی وہ شے ہے جو توت ،غضب اور شہوت کی جامع ہے۔نفسِ انسانی وہی ہے جس میں صفاتِ مذمومہ جمع ہیں۔نفس کا قائد'' ناقص حرص'' ہے۔ سیّرعلی بن عثان جو ری رحمتہ اللہ علیہ کشف الحجوب میں فرماتے ہیں:
- امارہ) برائی کا سرچشمہ اور شرارت کا منبع ہے۔ تمام اخلاقِ رذیلہ اور افعالِ شنیعہ کا باعث یہی نفس ہے۔ باعث یہی نفس ہے۔
- السلط المسان کے ظاہری بڑی صفت شہوت ہے اور شہوت ایک الیمی قوت کا نام ہے جوانسان کے تمام اعضا میں پھیلی ہوئی ہے۔ تمام حواس اس کے چاکر ہیں۔ اب بندہ ان سب کی حفاظت کا مکلف (جوابدہ) اور ان میں سے ہر ایک کے فعل کا جوابدہ ہے۔ آئکھ کی شہوت و کھنا، کان کی شہوت سنا، ناک کی شہوت سونگھنا، زبان کی شہوت بولنا اور چکھنا اور جسم کی شہوت چھونا ہے۔ (کشف الحج ب

جب تک انسان اینے نفس کی اصلاح نہیں کر لیتا اور اسے اپنامطیع وفر ما نبر دار نہیں بنالیتا تب تک انسان اللہ کی ذات اور اس کی یا دسے غافل ہی رہتا ہے نفس کی چار حالتیں ہیں ہفس امارہ ، لوامه، ملہمہ اور مطمئنہ ۔

نفس کی ابتدائی حالت امارہ ہے۔ بیسب سے زیادہ گناہوں کی طرف مائل کرنے والا اور دنیا کی طرف رغبت دلانے والا ہے۔فواحش ومنکرات،لذات وشہوات اور جملہ بدکاریوں کی طرف بھی یہی نفس راغب کرتا ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

إِنَّ النَّفُسَ لَا مَّارَةٌ مِإِللَّهُ وَد (سورة يوسف 53)

ترجمہ: بے شک نفس برائی کابڑی شدت سے تھم دینے والا ہے۔

### 

سلطان العارفين حضرت يخي سلطان باهُورحمته الله علي نفسِ اماره كے متعلق فرماتے ہيں:

- نفس غصے کی حالت میں درندہ بن جاتا ہے، گناہ کرتے وقت بچہ بن جاتا ہے، نعمت کی فراوانی کے وقت بچہ بن جاتا ہے، نعمت کی فراوانی کے وقت فرعون بن جاتا ہے، سخاوت کے موقع پر قارون بن جاتا ہے، بھوک میں پاگل کتا بن جاتا ہے اور جب شکم پُر ہوتو متکبراور مغرور گدھابن جاتا ہے۔ (عین الفقر)
- دونوں جہان میں نفس سے زیادہ بُری اور کمینی چیز اور کوئی نہیں۔ جوآ دمی معرفتِ الہی عاصل کر لیتا ہے وہ نفس کو پاؤں تلے روند کراپی ہستی کو مٹادیتا ہے جوآ دمی نفس کو اپنا دوست بنالیتا ہے وہ نفس کا قیدی بن کر ہوا وہوں کی مستی میں غرق ہوجا تا ہے اور ہوا وہوں سے مغلوب ایسے نفس کو '' مرکش تو سن' (منہ زور جوان گھوڑا) کہتے ہیں جس پر ہر وفت خود پسندی سوار رہتی ہے۔ خُلق کی نظر میں تو وہ آ دمی ہوتا ہے لیکن خالق کی نظر میں وہ خزیر ، گدھے ، کتے اور بندر جیسا حیوان ہوتا ہے۔ صورت میں آ دمی کیون سیرت میں حیوان ۔ ایسے حیوان سے بات کرنا منا سب نہیں ۔ یوں کہیے کہ ایسا صاحب نفس ہزار شیطانوں سے بدتر ہے اور اہلی نفس آ دمی سے دوری اختیار کر۔ اللہ بس ماسویٰ اللہ ہوس۔ (محک الفقر کلاں)
- فس کے تین حروف ہیں ن، ف، سے حرف ن سے نیت بد، نالائق، نان طلب (رزق ک طلب کرنے والا)، ایمان کش، ناقص اور ناپیند حرف ن سے فریب دینے والا، فتنه پرور، فضیحت پیند، فساد بر پاکرنے والا اور فاجر حرف س سے لو ہا اور پھر سے بھی زیادہ سخت، جوشیطان کے موافق اور حمٰن کے مخالف ہوتا ہے۔ بیر حقیقت نفسِ امارہ کی ہے جو کا فرول، منا فقول، ظالمول، ونیادارول اور کا ذبول کا ہوتا ہے۔ (کلیدالتو حید کلال)

پنجانی ابیات میں حضرت تخی سلطان باکٹوفر ماتے ہیں:

صُورت نَفْسِ المَّارِهِ دِي، كُونَى كَنَا كُلِّرِ كَالَا هُو رُوكِ نُوكِ لَهُو پِيوب، مُنَّعَ چُرب نوالًا هُو كُصِيِّ پاسوں اندر بيضًا، دِل دے نال سنجالًا هُو ايب بدبخت ہے وَدِّا ظَالَم بِاهُوَّ، الله كرى ٹالا هُو مفہوم: نفسِ امارہ کی صورت اور حالت اُس ساہ رنگ کے کئے کے بیچے کی طرح ہے جو ہر دفت بھوک کے مارے ٹول ٹول کرتا رہتا ہے اور مزیدار اور لذیذ غذا کھانے پینے کو مانگا رہتا ہے۔ یہ دل کے بائیں جانب مورچہ لگا کر بیٹھا ہوا ہے اور جب بھی موقع ملتا ہے (یعنی دل ذکر اللہ سے فارغ ہوتا ہے) حملہ شروع کر دیتا ہے۔ یہ نفس ایسا بد بخت اور ظالم ہے کہ اللہ پاک ہی اس کے شرسے بچا سکتا ہے۔ (ابیات باکھ کالل)

میرے مرشد پاک سلطان العاشقین حضرت تنی سلطان گرنجیب الرحمٰن مدظله الا قدس فرماتے ہیں:

ففس امارہ کفار، مشرکین، منافقین، فاسقین، فاجراور دنیا دارلوگوں کا ہوتا ہے۔اگراس کی
اصلاح اور تربیت ندکی جائے تو بیاپنی سرشی، بغاوت اور طغیانی میں ترقی کرتا ہے اور انسان سے
حیوان، حیوان سے درندہ بلکہ مطلق شیطان بن جاتا ہے۔فسسِ امارہ مملکتِ وجود میں بادشاہ ہے اور
شیطان اس کا وزیراعظم ہے جو ہروقت مصلحت اندیشی اورخود پرسی کی منصوبہ بندی کرتا رہتا ہے۔
جیسے ہی دل ذکر اللہ سے فارغ ہوتا ہے تو بی جملہ شروع کر دیتا ہے۔اگراس فنس کی اصلاح مرشد
کامل اکمل کی زیرِ تربیت ہوتو یہ بندر تنج باطن میں عالم ملکوت اور حیات طیبہ کی طرف عروج کرتا
ہے اور امارہ سے لوامہ ہوجاتا ہے۔ (مشس الفقرا)

نفسِ لوامد نفس کی دوسرے درجے کی حالت ہے۔ جب انسان نفسِ امارہ کے اثر سے نکل آتا ہے تو اس مقام پردل میں نور پیدا ہوجا تا ہے جو باطنی طور پر ہدایت کا باعث بنتا ہے۔ نفسِ لوامہ کا حامل انسان جب کسی گناہ یا زیادتی کا ارتکاب کر بیٹھتا ہے تو اس کا نفس اُسے فوری طور پر بخت ملامت کرنے لگتا ہے اسی وجہ سے اسے لوامہ (سخت ملامت کرنے والا) کہتے ہیں۔ آپ نے اکثر خود بھی محسوس کیا ہوگا اور بہت سے لوگوں سے سنا بھی ہوگا کہ جب ان سے کوئی گناہ یا فلطی سرز دہوجاتی ہے تو وہ بیقراری اور بے چینی محسوس کرتے ہیں یا نہیں احساس ہوتا ہے کہ ان کا ضمیر انہیں ملامت کر رہا ہے کہتم نے بیا چھا کا منہیں کیا۔ بیفسِ لوامہ کی وجہ سے ہوتا ہے کہ ان کا ضمیر انہیں ملامت کر رہا ہے کہتم نے بیا چھا کا منہیں کیا۔ بیفسِ لوامہ کی وجہ سے ہوتا ہے کہ ان کا ضمیر انہیں ملامت کر رہا ہے کہتم نے بیا چھا کا منہیں کیا۔ بیفسِ لوامہ کی وجہ سے ہوتا ہے کہ ان کا ضمیر انہیں ملامت کر رہا ہے کہتم نے بیا چھا کا منہیں کیا۔ بیفسِ لوامہ کی وجہ سے ہوتا ہے کہ ان کا ضمیر انہیں ملامت کر رہا ہے کہتم نے بیا چھا کا منہیں کیا۔ بیفسِ لوامہ کی وجہ سے ہوتا ہے کہ ان کا ضمیر انہیں ملامت کر رہا ہے کہتم نے بیا چھا کا منہیں کیا۔ بیفسِ لوامہ کی وجہ سے ہوتا ہے کہ ان کا خیوا کا منہیں کیا۔ بیفسِ لوامہ کی وجہ سے ہوتا ہے کہ ان کا خواد ہو جب کی ان کا خواد ہو بیکھا کا منہیں کیا۔ بیفسِ لوامہ کی وجہ سے ہوتا ہے کہ ان کا خواد ہو بیف کیا کہ بیا کیا کہ بیا کیا کہ کو بیا کہ کا کہ بیا کہ کیا کہ کیا کہ کو بیا کو بھی کے کہ کیا کہ کا کہ بیت کیا کہ کو بیا کہ کی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو بیا کیا کہ کو بھی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو بیا کیا کہ کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بیا کیا کہ کو بیا کیا کہ کر کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بیا کہ کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بیا کہ کو بھی کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بھی کیا کی کو بھی کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بھی کیا کہ کر کیا کہ کو بھی کو بھی کیا کہ کو بھی کی کر کیا کہ کو بھی کر کو بھی کیا کہ کو بھی کر کو بھی کر کے کر کو بھی کر کیا کہ کو بھی کیا کہ کو بھی کر کیا کہ کر کو بھی کر کو بھی کی کر کو بھی کر کے کر کر کو بھی کر کو بھی کر کر کر کر کر

# وَهِ ﴿ وَهِ الرسالةِ الغوشيه ﴾ [214] ﴿ 214] ﴿ تَجِهُ وَثُرُ لَ الرسالةِ الغوشيه ﴾ [214] ﴿ وَأَنَّهُ وَأَنَّ اللَّهُ وَأَنَّهُ وَأَنَّا لَا اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّالِلَّا الللّهُ اللَّالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ہوتا ہے اور بیامارہ سے بہترنفس ہے، بینہ صرف نیکی اور بدی میں تمیز کرتا ہے بلکہ اپنے داخلی نور کے باعث بدی سے نفرت بھی پیدا کرتا ہے۔

قرآنِ پاک میں ارشادہ:

☆ وَ آمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَر رَبِّهِ وَ نَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَوٰى ٥ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاوٰى ٥ (سورة النازعات ـ 41-40)

ترجمہ:اور جو محض قیامت کے دن اللہ کے روبرو (حساب کے لیے) کھڑا ہونے سے ڈرااوراس نے الیے نفس کوخواہشاتِ نفسانی سے بازر کھا پس ایسے مخص کا ٹھکا نہ جنت ہے۔

نفس ملہمہ نفس کی تیسری حالت ہے۔ جب انسان نفس لوامہ کے دائرہ سے عروج کرتا ہے تو دمہمہہ ''کے مقام پر فائز ہوجا تا ہے۔ بیدل میں نیکی اوراطاعت کے خیالات ڈالٹا ہے بعنی الہام کرتا ہے۔ اس نیک الہام کے مل کے باعث اسے ملہمہ کہتے ہیں۔ جس طرح نفسِ لوامہ اپنے داخلی نور کے فیض سے داخلی نور کے باعث بدی سے نفرت پیدا کرتا ہے اس طرح نفسِ ملہمہ اپنے داخلی نور کے فیض سے دل اور طبیعت میں نیکی اور تقویل کی رغبت پیدا کرتا ہے۔ اس سے نیکی کی طرف طبیعت کے میلان دل اور شوق میں مزید اضافہ ہوتا ہے۔ طبیعت نیکی سے اس طرح مانوس ہوجاتی ہے کہ نیکی کے ترک کرنے سے اس میں مایوی اور غم کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے جس کا از الہ پھرا محال صالحہ کے ذریعے ہوتا ہے۔

میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت تخی سلطان محرنجیب الرحمٰن مدظلہ الاقدس فرماتے ہیں:

فسر ملہمہ انسان کوار تکابِ گناہ کے وقت تائید فیبی کے ذریعے یا الہام سے گناہوں اور
غلط کا موں سے روکتا ہے اور بیالہام مختلف طریقوں سے ہوتا ہے۔ بعض دفعہ انسان کو صحیح دلیل یا
خیال کے ذریعے گناہ سے روکتا ہے بعض کو غیب سے الہام کے ذریعے بے صوت و آواز القاہوتا
ہے اور بعض دفعہ خواب کے ذریعے آگاہ کیا جاتا ہے جس سے انسان کے ول میں خوف خدا
موجزن ہوجاتا ہے اور انسان گناہوں سے باز آجاتا ہے۔ اس کے بعد جب نفس باطن میں ترقی

اورعروج حاصل کرتا ہے اوراس کا تزکیہ ہوجاتا ہے تو وہ ''نفسِ مطمئنہ'' ہوجاتا ہے۔ مرشد کامل ایمل کی زیرِ نگرانی نفس اس ازلی را ہزن شیطان اور اپنے باطنی امراض سے نجات پا کراپی منزل دارالا مان اور منزلِ حیات تک پہنچ کرا پے مقصود کو پالیتا ہے جومقام کر تھے تو ان مقتور کو نوف و فرا منزلِ حیات تک پہنچ کرا ہے مقصود کو پالیتا ہے جومقام کر تھے تو کر تھے تو کر اس الفقرا)

نفس کی بہترین حالت مطمئنہ ہے جو بڑی خصلتوں سے بالکل پاک اور صاف ہے۔ نفسِ مطمئنہ کا حامل انسان نیک و پاکیزہ خصائل سے متصف ہوجا تا ہے اور بارگا والہی سے اپناربط وتعلق قائم کر کے حالت اطمینان پر فائز ہوجا تا ہے اسی وجہ سے اسے ' نفسِ مطمئنہ'' کہتے ہیں۔ قرآنِ مجید میں اللہ تبارک و تعالی نے اس نفس سے یوں خطاب فرمایا ہے:

﴿ يَاكَتُهُ النَّفُسُ الْمُطَمِّدَةَ فَيُ الْرَجِعِيِّ إِلَى رَبِّكِ (سورة الفجر-27-28) ترجمه: النَّفُسُ مطمئنه البين رب كى طرف لوث آل

حضرت يخى سلطان باهورجمة الله عليه نفسٍ مطمئنه معنعلق فرمات بين:

نسب رونے والا، نان یعنی رات دن کوترک کرنے والا اور امر معروف کوا ختیار کرنے والا ، نان یعنی حلال رزق کھانے والا اور بے ریا طاعت کرنے والا اور امر معروف کی بدولت ایمان کی سلامتی حاصل ہوتی ہے۔ ناصر التوفیق یعنی جسے توفیق اللی سے مددحاصل ہوئی ہواور اللہ کی ذات میں مشغول ذکر وفکر کرنے والا اور اس کی معرفت، مراقبہ اور مشاہدہ میں غرق رہنے والا بھیے ہی ففس نور اللی تک رسائی حاصل کر لیتا ہے تو وہ اہل ففس مطمئنہ ہوکر مغفور ہوجا تا ہے۔ والله خقفود گردی تی مطمئنہ ہوکر مغفور ہوجا تا ہے۔ والله خقفود گردی خور اسلام کے در میان فرق کرنے والا اور اللہ بخشے والا رحم فرمانے والا ہے۔ حرف ن سے نفس مطمئنہ راور اسی پر کفروا سلام کے در میان فرق کرنے والا اور فخر دین ہوتا ہے۔ حرف می سے ففس مطمئنہ راور اسی پر اللہ کے ساتھ مستغرق ہوتا ہے۔ ظاہری طور پر وہ سجدہ میں مشغول ہوتا ہے جبکہ باطن میں فنا فی اللہ اور معبود کی ذات میں غرق ہوتا ہے۔ ان خصوصیات کا حامل نفس مطمئنہ صرف انبیا اور فقر اکا ہوتا

ہےاور بہت کم صاحب ولایت اولیا کا۔ (کلیدالتوحید کلال)

حضرت منى سلطان بالهُورحمة الله عليه پنجابي ابيات مين فرماتے مين:

ایہو نفس اساڈا بیلی، جو نال اساڈے سِدھا ھو

يعنى بينس اب مطمئنه جوكر جمارا دوست اورسائقى بن چكا ہے اور اب جمارے ساتھ صراط متنقيم پر

-4

نفسِ امارہ سے مطمئنہ تک کا سفر مرشد کامل اکمل کی را ہنمائی اوراس کی صحبت کے بغیر ناممکن ہے۔ مرشد کامل ہی اسم الله ذات کے ذکر وتصور اور اپنی نگاہ کامل سے نفس کا تزکیہ کر کے امارہ سے لوامہ، پھر ملہمہ اور آخر میں مطمئنہ بنا دیتا ہے۔ اسی کے متعلق حضرت سخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا:

- الله ذات کی مشق ہے وجود میں نفس بیار ہوجا تا ہے۔ گویا کہ اُسے خسرہ کی بیار ہوجا تا ہے۔ گویا کہ اُسے خسرہ کی بیاری لاحق ہوگئی ہے۔ تصویراسم الله ذات سے نفس کوالیسی بے قراری لاحق ہوجاتی ہے کہ اُسے کسی پل آ رام نہیں آتا بلکہ اس کی ہستی ہی مث جاتی ہے۔ بیٹا فرمان نفس فرما نبردارین جاتا ہے اورایک غلام کی طرح ہمیشہ ڈریفر مان رہتا ہے۔ (کلیدالوحید کلاں) سلطان الفقر ششم حضرت بنی سلطان محمد اصغ علی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:
- تفس بندے اور خدا کے درمیان حجاب اکبرہے۔ شیطان اسی کے ذریعہ انسان پر حملہ آور ہوتا ہے۔ بیانسانی بدن میں ایسا چورہے جس کی پیچان بھی عام انسانوں کے لئے بہت مشکل ہے اس کو قابو میں لانا اور مارنا بہت مشکل ہے۔ اس کو اسم الله ذات کا تصور اور مرشد کامل اکمل کی نگاہ بی مارسکتی ہے۔ ظاہری عبادات سے توبیہ اور طاقتور ہوکر ریا کاری میں مبتلا کر دیتا ہے۔ (مجتبی آخر زمانی)

پس معلوم ہوا کہ جب تک نفس کا تزکیہ نہ کیا جائے بیر سرشی سے باز نہیں آتا اور شہوات پیدا کر کے انسان کونفسانی خواہشات میں الجھائے رکھتا ہے۔سروری قادری مرشد کامل اکمل ہی وہ ہستی ہے

## ٠ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [217] ﴿ 217] الرسالة الغوشيه المراكز الرسالة الغوشيه المراكز الرسالة الغوشيه المراكز المراكز المرسالة الغوشيه المراكز المرسالة الغوشية المراكز المرسالة المراكز المراكز المرسالة المراكز ا

جونفس کے اس سرکش گھوڑے کو قابو کرتا ہے اور اس کے اوپر جمی ہوئی میل کو دور کر کے اسے نفسانی بیاریوں سے نجات دیتا ہے اور تمام شہوات کو اعتدال پر لاتا ہے۔ ہرشخص کی قلبی و باطنی کیفیت مختلف ہوتی ہے۔ حضرت بنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

نفس را بد شناس از خصلت ہوا خاصہ را خاصیت است حق راہنما

ترجمہ: (عام لوگوں کے)نفس کواس کی فطرت یعنی خواہشات سے پہچانا جاسکتا ہے جبکہ خواص کے نفس کی خاصیت بیہوتی ہے کہ وہ حق کی جانب راہنما ہوتے ہیں۔

> نفس را به شاس لذت ذاكقه نفسِ خاصان ميكشد بس فاكقه

ترجمہ: (عوام کے)نفس کوایسے پیچانا جاسکتا ہے کہ وہ کھانے کے ذا نقتہ کی لذت چاہتا ہے جبکہ خواص نفس کو مارکر بزرگی حاصل کرتے ہیں۔(کلیدالتوحید کلاں)

پس بیمقام ومرتبنس کی اصلاح کے بعد ممکن ہے۔ سروری قادری مرشد کامل کو نکہ قدم محمد پر ہوتا ہے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کا طریقہ کا ربھی وہی ہوتا ہے جو حضور علیہ الصلاح وارتز کیہ کے لیے اس کا طریقہ کا ربھی وہی ہوتا ہے جو حضور علیہ الصلاح والسلام کا طریقہ کا رتھا اور اسی طریقہ کا رکے مطابق حضور علیہ الصلاق قوالسلام نے صحابہ کرام اللہ کے نفوس کا تزکیہ کیا۔

میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت تی سلطان محرنجیب الرحمٰن مدظلہ الاقدس تزکینس کے بارے میں فرماتے ہیں:

هُوَ الَّذِيْ بَعَثَ فِي الْأُوِّتِينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمْ الْبِيهِ وَ يُزَكِّيْهِمُ
 وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ (سورة الجمعه 2)

#### 

ترجمہ: وہی اللہ جس نے مبعوث فرمایا امیوں میں سے ایک رسول جوان کو پڑھ کرسنا تا ہے اس کی آبیت قرآن پاک اور (نگاہ کامل سے) ان کا تزکیفس (نفوں کو پاک) کرتا ہے اور انہیں کتاب کاعلم اور حکمت (علم لدنی ) سکھا تا ہے۔

اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ پہلے آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم صحابہ کراٹم کوقر آن یاک کی تعلیم دیتے پھرنگاہ کامل سے ان کا تزکیہ فرماتے تا کہ اُن کے قلوب یاک ہوکر قرآن کے نور کو جذب کرنے کے اہل ہوسکیں اور پھر جب نفس کا تزکیہ ہوجاتا تو تصفیر قلب خود بخو د ہوجاتا اور جلوہ حق آئیندول میں صاف نظرآنے لگتا اور ول جلوہ حق کے لیے بے قرار رہے لگتا یہ بے قراری دراصل عشق اللي كا آغاز ہے اور پیشق ومحبت كا شعله اچھى صحبت ہى سے بھر كتا ہے اسى طرح حضور عليه الصلوة والسلام كي صحبت عصاب كرام كو ذكر الله نصيب موااور ذكر الله (اسم الله وات) ك ذريع اورحضورا كرم صلى الله عليه وآله وسلم كي صحبت سے صحابه كراهم كا ظاہر و باطن پاك وطاہر ہوگيا اوران کے اندرمعرفتِ الہی کی سجی تؤب پیدا ہوئی تو آ قادو جہان صلی الله علیه وآلہ وسلم نے لطف و كرم اورعطاكا پياله پلا ديا اوراس كے پينے سے صحابة كرام كا يُؤكِّيهُ مُد كامر حله طے ہو كيا اور نفوس كاتزكيه موكيا اورجب نفس ياك موكئ تواس قابل موكئ كمانبيس ويُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ کے مرحلے سے گزارا جائے ان کے دِل اتنے یاک اور وسیع ہوگئے کہ قرآن یاک اور اللہ تعالیٰ کی معرفت اور حكمت كاشيري اورخالص دوده دال كرلبالب بجرديا گيا\_ (تزكيف كانبوي طريق) اکثرلوگ بیگمان رکھتے ہیں کہ عبادت اور وردوظا نف سے وہ اپنے نفس کی اصلاح کر سکتے ہیں یاوہ یہ بھتے ہیں کہ مرشد کے وسیلہ کی ضرورت نہیں ان کی را ہنمائی کے لیے قرآن وحدیث اور سنت کاعلم ہی کافی ہیں۔زندگی بھروہ اسی خوش فہمی اور گمان میں مبتلا رہتے ہوئے اپنے نفس کی اصلاح اور تزكيه كعل مع محروم ره جاتے ہيں۔جبكه علم را ہنمائی ضرور كرتا ہے ليكن تزكينہيں كرسكتا۔تزكيه کے لیے مرشد کامل اکمل کا ساتھ بہت ضروری ہے۔ حضرت سخى سلطان باهورجمة الله عليه فرمات بين:

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [219] ﴿ 219] الرسالة الغوشيه ﴾ [219] المرسالة الغوشيه الغوشية المرسالة المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة المرسا

اکثر لوگ کہتے ہیں کہ دسیلہ سے مرادعلم ہے۔ جبکہ علم دسیلہ بین ہے۔ علم شریعت کی شاہراہ ہوا درمرشداس شاہراہ کا دسیلہ اور راہبر ہوتا ہے جو اپنے لشکر کے ہمراہ شیطان سے حفاظت کرتا ہے اور اس کے پاس اتنی قوت ہوتی ہے کہ اس راہ سے سلامتی سے گزار تا ہے اور معرفتِ اللّٰ اللّٰه اور مجلسِ مجمد کی کی حضوری تک امن وسکون سے پہنچا دیتا ہے۔ (کلیدالتوحید کلاں)

سلطان العاشقين حضرت يخي سلطان محرنجيب الرحمٰن مدخله الا قدس مرشد كي ضرورت اورا بميت واضح كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

جس طرح طب جدید میں ہے بات ثابت شدہ ہے کہ انسان خود اپنا علاج نہیں کرسکتا خواہ وہ میڈیکل کی گنتی ہی کتب کیوں نہ پڑھ ڈالے بلکہ اسے علاج کے لئے اسی مرض کے سیشلسٹ کے پاس جانا پڑے گا تو پھر یکس طرح ممکن ہے کسی مر دِ کامل کے بغیر کتاب وسنت کامحض مطالعہ کرنے سے ہی تزکیۂ س ہوجائے۔ اور پھر یہ بھی حقیقت ہے کہ دنیا کا کوئی بھی علم محض کتب پڑھ کر حاصل نہیں ہوتا اس کے لیے استاد کی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر صرف کتاب کا مطالعہ ہی کافی ہوتا تو اللہ تعالی انبیا کرام کا طویل سلسلہ نہ بھی بیا۔ (تزکی نفس کا نبوی طریق)

لہذا جب نفس کا تزکیہ ہوجا تا ہے اور وہ بتدریج امارہ سے مطمئنہ بن جاتا ہے تو تب ہی وہ شہوات کے فلبہ سے نجات حاصل کرتا ہے اس کے فلبہ سے نجات حاصل کرتا ہے اس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظم میں سے فر مایا کہ اپنے نفس کوشہوات سے دورکر کے میرے یاس آؤ۔

قلب کودل بھی کہا جاتا ہے۔ دل سے مرادانسان کے سینے میں موجود گوشت کا لوتھ انہیں بلکہ اس سے مرادانسان کا باطنی وجود ہے۔

حضرت شاه محد ذو قُلُّ " قلب " كى تعريف ان الفاظ ميس كرتے ہيں:

قلب کے معنی لغت میں دل اور چر داور الشکر کے خالص اور درمیانہ حصہ کے ہیں۔ منازلِ قمر میں سے ایک منزل کا نام بھی قلب ہے۔ گرصوفیائے کرام کی اصطلاح میں قلب ایک جو ہر نورانی ہے جو مادہ سے مجرد اور روح ونفسِ انسانی کے مابین ایک درمیانی چیز ہے۔ انسانیت کا

دارومداراس قلب پرہے۔ حکمااسے قسِ ناطقہ بھی کہتے ہیں۔ روح اس کا باطن ہے اور نفسِ حیوانی اس کا ظاہر ہے اور اس کے لیے بمزلہ مرکب (سواری) کے ہے۔ نفسِ حیوانی جسم اور قلب کے درمیان ہے چنا نچری تعالی نے آیتِ نوریعنی اَللهُ نُوْدُ السّلہٰ فیتِ وَ اَلْاَدُ ضِ میں جسم کومشکو ہ کے ماتھ، قلب کو زجاجہ کے ساتھ، روح کومصباح کے ساتھ اور نفس کو تجرکے ساتھ تشبیہ دی ہے۔ بندہ کا قلب اللہ کا عرش ہے جس میں حق تعالی بالذات ظاہر ہوتا ہے۔ رحمٰن اس پرمستوی ہے۔ وہ اسرار الہید کا مرکز اور تمام اعیان و مخلوقات کے دوائر کا احاطہ کرنے والا ہے۔ ہر چیز کے قلب کا خلاصہ ہوا کرتا ہے۔ قلبِ انسانی بھی اللہ تعالی کا ایک نور ہے جس کی ایک چک تمام مخلوقات و موجودات کا خلاصہ ہوا کرتا ہے۔ وائر دلراں)

امام غزالى رحمته الله عليه قلب كى اجميت ان الفاظ ميس بيان كرتے بين:

اے عزیز!اگر تو خود کو جانا چاہتا ہے تو ہے بات جانا ضروری ہے کہ اللہ تعالی نے تخفے دو چیز وں سے پیدا کیا ہے، ایک ظاہری ڈھانچہ جے بدن کہتے ہیں اور اسے ظاہری آ تکھ سے دیکھا جا سکتا ہے۔ دوسراباطنی وجود ہے جس کوقلب کہتے ہیں اور اسے فقط باطن کی آ تکھ سے بہچان سکتے ہیں ظاہری آ نکھ سے نہیں اور یہی باطنی وجود تیری حقیقت ہے اور اس کے سواجو چیز میں ہیں وہ اس کی تالع ، اس کے لئکر اور خدمت گار ہیں، اس باطنی حقیقت کوقلب کہتے ہیں۔ جب ہم قلب کے بارے ہیں بات کریں گے تو اس سے اصل میں حقیق انسان مراد لیں گے اور اس حقیقت کو بھی روح کہ بارے ہیں بات کریں گے تو اس سے اصل میں حقیق انسان مراد لیں گے اور اس حقیقت کو بھی روح کہ بیتے ہیں اور بھی نفس قلب سے مراد وہ گوشت کا لو گھڑ انہیں جو سید ہیں بائیں طرف موجود ہے کہ بہتے ہیں اور بھی قب اسکے اس کا تعلق عالمی ہوتا ہے۔ یول تو ظاہری آ نکھ سے بھی دکھائی و سے سکتا ہے اور جو نہیں دیکھا جا سکتا ہی اس کا تعلق عالمی امر سے ہے۔ گوشت پوست کا دل اس قلب کی سواری اور ہتھیا رہی متبیں دیکھا جا سکتا ہی اسکا کا کا گھر فت اور بدن کے سب اعضا اس کا لئکر ہیں وہ تمام بدن کا باد شاہ اور افسر ہے۔ خدا کی معرفت اور اس کے جمالی ہے مثال کا مشاہدہ اس دل کی صفت ہے اور اس کو عبادت کا تھم ہے، اس سے اللہ کا اس کے جمالی ہے مثال کا مشاہدہ اس دل کی صفت ہے اور اس کو عبادت کا تھم ہے، اس سے اللہ کا

ہر خطاب ہے، اس پر ثواب وعذاب ہے، اصلی سعادت اور شقاوت اس کے لیے ہے، ان سب باتوں میں بدن اس کا تالع ہے۔ اس کی حقیقت اور صفتوں کو پہچاننا اللہ تعالیٰ کی معرفت کی تنجی ہے۔ اے عزیز! الیمی کوشش کر کہتو اس کو پہچانے کہ وہ ایک عمرہ گوہر ہے اور گوہر ملائکہ کی جنس سے ہے۔ اے عزیز! الیمی کوشش کر کہتو اس کو پہچانے کہ وہ ایک عمرہ گوہر ہے اور گوہر ملائکہ کی جنس سے ہے۔ درگا و الوہیت اس کا اصلی معدن ہے، وہیں سے وہ آیا ہے، پھر لوٹ کر وہیں جائے گا۔ اس ونیا میں مسافران آیا ہے۔ ( کیمیائے سعادت )

چنانچانسان کی اصل حقیقت، اس کی اہمیت اور حیثیت اس کے قلب کی ہی بدولت ہے۔ قلب ہی کی وجہ سے انسان کودیگر جانداروں پر برتری حاصل ہے کیونکہ حیوانی روح اور نفس تو ہر جاندار میں موجود ہے کسی دوسر ہے جاندار کو بیشرف حاصل نہیں کہ موجود ہے کسی دوسر ہے جاندار کو بیشرف حاصل نہیں کہ اس میں اللہ کی ذات ظاہر ہوسوائے انسان کے، کیونکہ دیگر جانداروں میں '' قلب' موجود نہیں۔ قلب ہی ہے جواللہ سے دور ہوتا ہے جسم نہیں ، لہذا قلب قلب ہی ہے جواللہ سے دور ہوتا ہے جسم نہیں ، لہذا قلب ہی مومن ہے اور قلب ہی کا فر ہے، قلب پر ہی عذا ہے ۔ کلام الہی قلب بی مومن ہے اور قلب ہی کا فر ہے، قلب پر ہی تواب ہے۔ کلام الہی قلب بی مومن ہے اور قلب ہی کا فر ہے، قلب پر ہی تواب ہے۔ کلام الہی قلب بی مومن ہے اور قلب ہی کا فر ہے، قلب پر ہی عذا ہے ۔ کلام الہی قلب بی مومن ہے اور قلب ہی کا فر ہے، قلب پر ہی عذا ہے ۔ قلب بی ہی خواب ہے۔ کلام الہی قلب بی اللہ تا ہے جیسا کے فر مایا گیا:

وَإِنَّهُ لَتَنْزِيْلُ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ 0 نَزَلَ بِهِ الرُّوْحُ الْآمِيْنُ 0 عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُوْنَ
 مِنَ الْمُنْذِيدِيْنَ 0 (سورة الشعراء - 194 - 192)

ترجمہ: اور بے شک بیقر آن اللہ کی طرف سے نازل کیا گیا ہے۔اسے روح الامین نے آپ صلی اللہ علیہ والوں میں سے ہوجا کیں۔ اللہ علیہ والوں میں سے ہوجا کیں۔ حضور علیہ الصلوة والسلام نے ارشا وفر مایا:

إِنَّ فِي جَسَدِ إِبْنِ احْمَ لَمُضْغَةً فَإِذَا صَلُحَتْ صَلُحَ الْجَسَدُ كُلَّهُ وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ
 الْجَسَدُ كُلُّهُ أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ

ترجمہ: اولا دِآ دم کے جسم میں ایک گوشت کا لوتھڑا ہے جب وہ درست ہوجا تا ہے تو پوراجسم درست رہتا ہے اور جب وہ بگڑ جاتا ہے تو پوراجسم بگڑ جاتا ہے اور بے شک وہ قلب ہے۔



حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اس فرمان میں گوشت کے لوٹھڑے سے مراد قلب ہے نہ کہ جسمانی ول جس کی دھر کن سینے میں محسوس ہوتی ہے۔

سيّد ناغوث الاعظم رضى الله عنهُ نے فر مایا:

اگر تیرا دل مهذب موجاتا تو یقیناً تیرے تمام اعضا مهذب بن جاتے کیونکہ دل اعضا کا بادشاہ ہے پس جب بادشاہ مهذب بن جاتا ہے۔ (انفح الربانی مجلس بادشاہ مہذب بن جاتی ہے۔ (انفح الربانی مجلس 29)

ایک اورموقع برارشادفر مایا:

جب ول درست ہوتا ہے تو وہ اللہ تعالی کی طرف تمام چیزوں سے زیادہ قریب ہوجاتا ہے۔ دل جب قرآن وحدیث پڑمل کرنے لگتا ہے تو اللہ تعالی کے قریب ہوجاتا ہے اور جب وہ اللہ کے قریب ہوجاتا ہے اور جب وہ اللہ کے قریب ہوجاتا ہے اور وہ تمام چیزیں جواس کے نفع اور نقصان کی ہیں اللہ کے قریب ہوتا ہے تو دانا اور بصیر ہوجاتا ہے اور وہ تمام چیزیں جواس کے نفع اور نقصان کی ہیں اور جو چیزیں اللہ تعالی اور غیر اللہ کے لیے ہیں اور جو حق اور باطل ہے وہ سب کو پہچان لیتا ہے۔ (الفتح الر بانی مجل 65)

حضرت يخى سلطان باهور مته الله علية قلب متعلق فرمات بين:

علب ایک نہایت وسیع ولایت اور ملکِ عظیم ہے دونوں جہان اور مخلوق اس میں ساسکتے ہیں کے دونوں جہان اور مخلوق اس میں ساسکتا۔ (فضل للقا)

ہر کتاب نقطہ از دل کتاب دل کتابے دفتر حق بے حساب

ترجمہ: ہر کتاب کتاب ول (قلب) کا ایک نقطہ ہے کتاب ول (قلب) نے بے شار دفاتر حق کا احاطہ کررکھا ہے۔ (محک الفقر کلاں)

> ول لطيفه از لطافت باخدا ول كي سر است وحدت حق لقا

ترجمہ: دل (قلب) الطاف خداوندی کا ایک لطیفہ ہے۔جولقائے حق سے مشرف وحدت ِ حق کا ایک راز ہے۔ (عقلِ بیدار)

مصنف کہتا ہے کہ قلب کے دو بنیادی اور انتہائی مراتب ہیں ایک قلب غلیظ جوخطرات شیطانی ونفسانی اور حادثات دنیا کی پریشانیوں کے باعث کمل بیار اور مریض ہوتا ہے اور تب تک دوا کے بغیر اور اللہ کی رحمت ومعرفت کی نگاہ سے محروم رہتا ہے جب تک کمل اخلاص کے ساتھ اللہ کی جانب نہیں آتا اور قلب کی بیار یوں سے شفا کے لیے قلوب کے طبیب مرشد کی طلب نہیں کرتا۔ جو طبیب القلوب مرشد کی طلب نہیں کرتا اس کا قلب مرض کی وجہ سے روز ہروز سیاہ ہوتا جاتا ہے جو طبیب القلوب مرشد کی طلب نہیں کرتا اس کا قلب مرض کی وجہ سے روز ہروز سیاہ ہوتا جاتا ہے ۔ ور بالآخرسلب ہوجاتا ہے۔ فرمان حق تعالی ہے:

اللهُ مَرَضًا (سورة البقره ـ 10) اللهُ مَرَضًا (سورة البقره ـ 10)

ترجمہ:ان کے قلوب میں بیاری ہے پس اللہ نے اس بیاری کومزید بروها دیا ہے۔

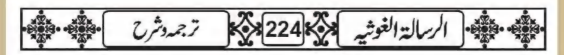
لہذا معرفتِ اللی کے لیے علمِ فضیلت حاصل کروجس کا وسیلہ مرشد ہے۔صاحبِ نضوراسمِ الله دات مرشد ندگی وموت میں نجات کا وسیلہ ہے۔

الشَّيْخُ يُحِي الْقَلْبَ وَيُحِيْثُ النَّفْسَ

ترجمه: شيخ قلب كوزنده كرنے والا اورنفس كو مارنے والا ہوتا ہے۔

دوم قلب جوذ کر اللہ سے پاک وصاف اور اللہ کی بارگاہ میں برگزیدہ ہوتا ہے بیقلب معرفتِ اللی کے اسرار کا حامل ہوتا ہے۔ ایسا قلب نور اللی سے پُر ہوتا ہے اور صاحبِ زندہ قلب دائی حضوری کا حامل ہوتا ہے۔ (کلیدالتوحید کلاں)

جب طالب بندگی کی طرف مائل ہوتا ہے تو شیطان اس کے کا نوں میں طمع وحرص اور اس جیے دیگر ناشا نستہ اور ناپاک چیزوں کا طبل بجا کر بندگی ہے روکتا ہے اور اسے انتہائی طمع ،حرص، حسد، غیبت، خوا ہش نفاق اور اس جیسی دیگر بہار یوں میں مبتلا کر دیتا ہے ۔ پس معلوم ہوا کہ آدمی کا دل پاک گھر کی مثل ہے اور ذکر الله فرشتہ کی مثل ہیں۔



جس گھر میں کتا داخل ہو جائے فرشتہ اس گھر سے نکل جاتا ہے اور اگر کوئی اس پاک گھر کو مضبوطی سے بند کر لے اس میں خطرات کا کتا داخل نہیں ہوسکتا۔

الْمَلْوَكُةُ بَيْتًا فِيُوالْكُلُبِ الْمَلْوِكَةُ الْكُلْبِ

ترجمہ:جس گھر میں کتا ہوو ہاں فرشتے داخل نہیں ہوتے۔

پس ان خطرات کا علاج ہیہ ہے کہ نظراسمِ اللّٰہ ذات پررکھی جائے کیونکہ خطرات کو بیقوت حاصل نہیں کہ وہ اہلِ ذات پرغالب آسکیں۔ (کلیدالتوحید کلاں)

خطرات خطرہ کی جمع ہے اور فارس زبان میں خطرہ کے معنی دل میں آنے والے خیالات ہیں۔
قلب کولاحق خطرات سے مرادیہ ہے کہ ہر لمحدانسان کے قلب میں مختلف وسوسے آتے ہیں جو کہ
اہل وعیال کے متعلق بھی ہوسکتے ہیں اور نوکری یا کاروبار کے متعلق بھی ،انبیا واولیا کے متعلق بھی اور
راوحق کے متعلق بھی۔ یہ خطرات طالب کو پریشان کرتے ہیں اور اس کا دھیان اللہ کی طرف سے
ہٹا کر اس متعلقہ پریشانی کی طرف کر دیتے ہیں۔ صاحب یقین انسان ان خطرات کی طرف متوجہ
نہیں ہوتا بلکہ اللہ پرکامل یقین کی بدولت وہ اپنا ہر معاملہ اللہ پررکھتا ہے اور وساوس پر دھیان نہیں
دیتا۔

قرآنِ ياك مين وسوے والے والے شيطان كمتعلق الله تعالى في ارشاد فرمايا:

﴿ مِنْ هَرِّ الْوَسُوَاسِ أَ الْحَتَّاسِ O الَّذِي يُوسُوسُ فِي صُلُورِ الثَّاسِ O (سرة الناس 4-5) ترجمه: (مِن پناه چاہتا ہوں) حجیب کر وسوسے ڈالنے والے کے شرسے جولوگوں کے دلوں میں وسوسے ڈالتا ہے۔

اس لیے وہی شخص کا میاب ہے جو دل میں ڈالے جانے والے ان شیطانی وساوس اور خطرات کی طرف متوجہ نہ ہو بلکہ کامل یقین کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی بندگی میں مصروف رہے۔

حضرت سخى سلطان باھور حمته الله عليه فرماتے ہيں:

😁 دل پنہیں جے تونے دل مجھ رکھا ہے، یہ توخون وجان و پوست پرمشمل گوشت کا ایک فکڑا

ہے۔جس میں خطرات سائے رہتے ہیں۔ دل تو محبت ومعرفت ومشاہدہ معراج سے مشرف نوری وجود ہے۔ صاحب دل ہر وقت استغراق دیدار حضور سے مشرف رہتا ہے۔ (عقلِ بیدار) خطرات سے پاک اسی قلب کو حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے اللہ تعالیٰ کاعرش قرار دیا۔

ﷺ قَلْبُ الْمُؤْمِنِ عَرْشُ اللهِ تَعَالیٰ کا حرش کا کارش کے اللہ کا عرش کا کارش کے کہ در جمہ: مومن کا قلب اللہ کاعرش ہے۔

الله تعالیٰ کی ذات تو ہرانسان کے اندر موجود ہے کیکن مومن کے قلب کواللہ کاعرش قرار دینے میں حکمت ہیہ کے مومن باصفا قلب کا حامل ہوتا ہے اور جب قلب کو پاکیزگی اور صفائی حاصل ہو جائے تو اس میں اللہ تعالیٰ کی ذات جلوہ گرنظر آتی ہے۔ گرقلب کا تصفیہ یعنی صفائی مرشد کامل اکمل جامع نور الہدی کی صحبت اور فیض سے ہی ممکن ہے۔ جیسا کہ حضرت تنی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ پنجانی ابیات میں فرماتے ہیں:

کامل مُرشد ایسا ہووے، جیہ اوھونی وانگوں چھٹے ھُو

اللہ نگاہ دے پاک کریندا، وچ تئی صبون نہ گھتے ھُو

میلیاں نوں کر دیندا چٹا، وچ تئی صبون نہ گھتے ھُو

میلیاں نوں کر دیندا چٹا، وچ قرہ میل نہ رکھے ھُو

ایسا مرشد ہووے باتھو، جیہ الوں لوں دے وچ وَسے ھُو

زجہ: آپ فرماتے ہیں مرشد کامل کودھونی کی طرح ہونا چاہیے جس طرح دھونی کیڑوں میں میل نہیں چھوڑ تااور میلے کیڑوں کوصاف کردیتا ہے اسی طرح مرشد کامل اکمل طالب کووردووظائف، چلکش، رنجے ریاضت کی مشقت میں جتا نہیں کرتا بلکہ اسم اللہ ذات کی راہ دکھا کراور صرف نگاہ فیل سے تزکید نفس کر کے اس کے اندر سے قبلی اور روحانی امراض کا خاتمہ کرتا ہے اور اسے خواہشات و نیااور نفس سے نجات دلا کرغیر اللہ کی محبت دل سے نکال کرصرف اللہ تعالی کی محبت اور عشق میں غرق کردیتا ہے۔ ایسامرشد تو طالب کے لُوں لُوں میں بستا ہے۔ (ایبات بائٹوکائل)

حضرت علامها قبال رحمته الله عليه فرماتے بين:

#### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 226 ﴿ 226 الرسالة الغوشيه ﴾ و 226 المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المر

#### وین مجو اندر کتب اے بے خبر علم و حکمت از کتب دیں از نظر

ترجمہ: اے بے خبردین کتابوں میں تلاش نہ کرعلم و حکمت تو کتب مگردین نظر سے ملتا ہے۔
اسی لیے تو اللہ نعالی نے سیّد ناغوث الاعظم سے فرمایا کہ قلب کوخطرات سے دور کر کے میرے پاس
آ جاؤ ۔ یعنی جو قلب مرشد کامل اکمل کی صحبت اور اسم الله ذات کی بدولت شیطانی خطرات اور
وساوس سے نجات حاصل کر لیتا ہے وہ ہمیشہ کے لیے زندہ ہو کر سلامتی حاصل کر لیتا ہے اور وہی
قلب اللہ تعالیٰ کے جمال کا دیدار کرتا ہے اور اس کے حضور میں پہنچتا ہے۔ جیسا کہ زندہ قلب
والوں کے متعلق حضور علیہ الصلاح قوالسلام نے فرمایا:

الصَّلوةُ دَامُتُونَ فِي قُلُومِهِمُ

ترجمه: وه اپنے قلوب میں دائمی نماز ادا کرتے ہیں۔

آخرت میں بھی قیامت کے روز جب ہررشتہ اور تعلق بے فائدہ ثابت ہوگا تب یہی زندہ اور سلامتی والا قلب انسان کے کام آئے گاجس کے متعلق اللہ تعالی نے قرآن میں ارشاد فرمایا:

لاصلوقاللا بعُضُور القلب ترجمہ:حضور قلب کے بغیر نماز نہیں ہوتی۔

اوراسی قلب کی آنکھوں کے اندھا ہونے پرانسان دیدار حق تعالی سے محروم رہے گا۔قلب کی

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 227 ﴿ 227 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 227 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ ﴿ اللهِ اللهِ العُوشِيهِ ا

آئكھوں كاندھے بن كمتعلق ارشاد بارى تعالى ب:

روس المرسوس المرسوس المرسوس المرسوس المواجعة المؤلوب المرسوس المرسوس

إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَ لَا يَنْظُرُ إِلَى آغْلِلكُمْ بَلِ يَنْظُرُ فِي قُلُوبِكُمْ وَ
 يَتَاتِكُمْ

ترجمہ: بے شک اللہ نہ تہاری صورتوں کودیکھتا ہے نہ ملوں کو بلکہ وہ تہارے دلوں اور نیتوں کودیکھتا ہے۔

پس بندے کے لیے اپنے جسم اور عمل کوسنوار نے سے پہلے اپنے قلب کوسنوار نا ضروری ہے اور قلب کی صفائی کے ذریعے قرب الہی کے حصول کی کوشش فرض ہے۔

اس کے بعد بات آتی ہےروح کی۔اسی روح کی بدولت انسان زندہ ہوتا ہے اوراس دنیا میں چلتا چرتا ،سوتا جا گتا، کھا تا پیتا اور اپنا ہر کمل انجام دیتا ہے۔ پس اس ظاہری جسم میں روح ہی اصل چیز ہے بیار بع عناصر کی خاصیت رکھنے والا مادی جسم تو محض روح کا لباس ہے۔اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو جو سجدہ کروایا وہ صرف مٹی سے بنے وجود کو نہیں کروایا تھا بلکہ اس کے اندراپنی روح پھونک کراسے زندہ کیا تھا تب اسے ہے دہ کروایا تھا۔ارشا دِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ فَإِذَا سَوَّا يُتُهُ وَ نَفَخْتُ فِيهُ مِنْ رُّوْجِيْ فَقَعُوْا لَهُ سُجِدِينَى (سورة الحجر - 29)
ترجمہ: پس جب میں اسے تیار کرلوں اور اس میں اپنی روح پھونک دوں پستم سب سجد ہیں گر
جانا ۔

اس لیے اصل فضیلت اسی روح کی تھی جے اللہ تعالیٰ نے اپنے امرے بیدا کیا اور اس میں ہروہ خاصیت موجود ہوتی ہے جونو را البی میں ہوتی ہے کیونکہ نو را البی سمندر کی مثل ہے جبکہ روح نور کے اس سمندر سے جدا ہونے والا ایک قطرہ یالہر۔ وجود میں اسی قطرے بعنی نور کی موجود گی کی بدولت انسان زندہ ہوتا ہے اور موت وار دہونے پریمی روح واپس اینے رب کی طرف لوٹ جاتی ہے اور ہمسب کہتے ہیں اِٹایلله وَاِٹااِلیه و اجعُون ترجمہ: بیشک ہم اللہ کے ہیں اوراس کی طرح لوث كرجانے والے ہیں۔ یعنی روح عالم لاهوت میں روحِ قدسی كی صورت میں موجود تھی جس كے متعلق تزلات سقة كے بيان ميں بہت وضاحت سے بيان كيا جاچكا ہے۔اسى روح قدسى نے عالم لاهوت میں اللہ تعالیٰ کا بے حجاب دیدار کیا۔اس روح کوعالم جبروت میں اُتارا گیا تو روح قدى پرروح سلطاني كالباس پېنايا گيا اور جب روح كوعالم ملكوت مين اتارا گيا تواسے روح نورانی کالباس بہنایا گیااوراس دنیالیتی عالم ناسوت میں مادی وجود کے اندرآنے براس برروح حیوانی کا پرت چڑھادیا گیا۔روح درجہ بدرجہ نزول کے بعداس مادی اور مفوس وجود میں آ کر قید ہو گئی اور بیقرارر ہے گئی اوراہے سکون تب ہی ملتاہے جب بیاسی طرح عروج کر کے واپس اپنے اصلی وطن یعنی عالم لاهوت میں پہنچ جائے جس طرح نزول کرکے آئی تھی۔ پس بیتمام عالم روح کے لیے لحظات کی مثل ہیں ۔ لحظہ سے مرادلمحہ ہے جو کہ وفت کو ظاہر کرتا ہے اور وقت اور فاصلے بعنی زمان ومکان کی قیرصرف اس عالم ناسوت تک محدود ہے جبکہ دیگر عالم اس سے مبراہیں۔عالم ناسوت سے واپس عالم لاھوت کا سفر کوئی آسان بات نہیں۔ ظاہری آ تکھے نظرآنے والی کا تنات کی وسعت کا اندازہ کرنا ہی انتہائی مشکل ہے باطنی عالموں کی وسعت کے متعلق کیا کہا جاسکتا ہے۔انسانی سوچ اور عقل وہم تاحال جس قدر ترقی کر چکی ہے اس کی روشنی میں اپنے ذہن میں عالم ناسوت کی وسعت کا ایک خاکہ تیار کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ہاری زمین سورج کے گردگھوم رہی ہے اور سورج کے گردگھو منے کا ایک چکر تین سوپنیٹھ (365) دنوں میں مکمل ہوتا ہے۔ مریخ جوز مین سے قریب ترین سیارہ ہے وہ چھسوستاسی (687) دن میں

سورج کے گرداپناایک چکر کھمل کرتا ہے۔ سورج سے قریب ترین سیارہ عطارد (Mercury) اپنا چکر دوسو اٹھاسی (88) دن میں سورج کے گردایک چکر کھمل کرتا ہے جبکہ زہرا (Venus) اپنا چکر دوسو پچیس دن میں کھمل کرتا ہے۔ اسی طرح مشتری (Jupiter) سورج کے گرداپنا ایک چکر بارہ سال میں کھمل کرتا ہے۔ لہذا جو سیارہ سورج کے زیادہ قریب ہے وہ سورج کے گردایک چکر کم دنوں میں کھمل کرتا ہے اور جو سورج سے زیادہ دور ہے اس کا چکر زمین کے چکر سے دیر سے کھمل ہوتا ہے۔ اس کیے اگر سورج کے گردایک چکر کوایک سال زمین کے پارہ سال کے برابر ہوگا۔

اس طرح بینظام شمی ایک گلیسی (Galaxy) میں واقع ہے جس کومکی وے (Milky Way) کتے ہیں جس میں ہارے نظام مشی (Solary System) جیسے بیٹار نظام موجود ہیں۔ ایک تحقیق کے مطابق ملکی و سے گلیکسی کا فاصلہ ایک لا کھنوری سال ہے بعنی اس ایک گلیکسی کی مکمل سیر کے لیے اگر دوشنی کی رفتار سے سفر کیا جائے تواس کے لیے ایک لا کھسال کی عمر در کا رہے۔ اس کا تنات میں بے شار گلیکسیز موجود ہیں جن میں سے قریب ترین گلیکسی اینڈرومیڈا (Andromeda) ہے اور ملکی وے گلیسی سے اینڈ رومیڈ اگلیسی کے درمیان پچیس لا کھنوری سال کا فاصلہ ہے۔مطلب ہم آسمان پرجن ستاروں، سیاروں اورگلیکسیز کودیکھتے ہیں ان کی روشنی لا کھوں سال کا سفر کر کے ہم تک پہنچی ہے اور تب وہ ہمیں دکھائی دیتے ہیں۔عین ممکن ہے کہ جن سیاروں اورستاروں کوہم آج آسان پر چمکتا ہوا دیکھرہے ہیں وہ اِس وقت حقیقتاً موجود ہی نہوں بلکہ فنا ہو چکے ہوں یا بلیک ہول (Black Hole) میں گم ہو چکے ہیں۔ البذا ہر سیارے اور ہر گلیکسی کا وقت مختلف ہے اور یہ وقت اور فاصلہ کا قانون صرف ناسوتی کا ئنات میں ہی کارفر ما ہے۔ ہزاروں بلکہ لاکھوں گلیکسیز اس کا تنات میں موجود ہیں۔اس لحاظ سے اس کا تنات کی وسعت كا اندازه لكايا جاسكتا ہے اسى ليے تو الله تعالىٰ نے قرآن ميں انسانوں اور جنوں كومخاطب كرتے ہوئے فرمایا:

#### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 230 ﴿ 230 الرسالة الغوشيه ﴾ و 230 الرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المر

الْكَرْضِ فَانْفُلُوا لَمْ تَنْفُلُونَ اللَّهُ الْمِيْ إِنِ السُتَطَعْتُمُ اَنْ تَنْفُلُوا مِنْ اَقْطَارِ السَّهٰوْتِ وَ الْكَرْضِ فَانْفُلُوا لَا تَنْفُلُونَ اللَّالِسِلُظنِ ٥ (سورة الرَّمَانِ - 33)

ترجمہ: اے جنوں اور انسانوں کے گروہ! اگرتم اس بات پر قدرت رکھتے ہو کہ آسانوں اور زمین کے کناروں سے باہرنکل سکوتو تم نکل جاؤ۔ گرتم نہیں نکل سکتے سوائے سلطان کے۔

سلطان سے مراد طاقت وقوت بھی ہے اور سلطان سے مراد بادشاہ بھی ہے۔ یعنی بیکا سکات اس قدر وسیع ہے کہ ایک عام انسان تو شاید بیز مین ہی کمل طور پر نہ دیکھ سکے جو نظام شمسی کا ایک چھوٹا سا سیارہ ہے جبکہ اب تو ایسے سیارے دریافت ہو چکے ہیں جوسورج سے بھی لاکھوں گنا بڑے ہیں۔ اس لیے انسان کے لیے مادی جسم کے ساتھ اس کا تنات سے نکانا محال ہے۔ لیکن سلطان کی مدد سے روحانی طور پراس کا تنات کا سفر کیا جاسکتا ہے۔ روح عالم امر سے تعلق رکھتی ہے اور عالم امر نورانیت کاجہان ہے۔اس لیےانسان جب تک اس کا سنات کے زمان ومکان کی قیدسے باہرہیں نكلے گا تب تك وہ عالم امر ميں لاهوت لا مكان تك نہيں پہنچ سكے گا۔ جب روح اس وجود اور اس عالم ناسوت سے باہرنکل جاتی ہے تو وہ زمان ومکان کی قید سے آزاد ہوجاتی ہے۔اس لیے اللہ یاک نے سیّدناغوث الاعظم سے فرمایا کہ روح کولحظات کی قیدسے آزاد کر کے اس کے اصل وطن لاهوت لا مکان تک پہنچادوتب ہی انسان اللہ کا قرب پاسکتا ہے۔جس طرح نزول کرتا ہوا اور ہر عالم سے گزرتا ہواعالم ناسوت میں آیا ہے اس طرح عروج کرتا ہوا واپس عالم ناسوت سے عالم لاهوت میں پہنچے۔باطنی عروج کے بیمراتب روحانی طور پر طے ہوتے ہیں اور انسان تب تک بیہ باطنی سفرنہیں طے کرسکتا جب تک سروری قادری مرشد کامل اکمل کا ساتھ میسر نہ ہو۔ سروری قادری مرشد کامل اکمل مظہر ذات ہوتا ہے اوراسی کوسلطان کہا جاتا ہے جس کی مدد سے جسم کولذات سے نجات ملتی ہے اورنفس کوشہوات سے ،قلب خطرات سے خلاصی یا تا ہے اورروح ہرطرح کی جسمانی اور مکانی قید سے آزاد ہوجاتی ہے۔ پس اس انسان کے لیے اللہ تعالی کے قرب کا سفر اور منزل آسان ہوجاتی ہے۔

#### 

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے اپنے تک آنے کی جوشرط سیّدناغوث الاعظم سے بیان کی وہ ہے اپنی ذات کو اللہ کی ذات میں فنا کرنے کی۔ مرشد کامل اکمل کی ظاہری و باطنی تربیت میں جب ایک طالب مولیٰ اپنے روحانی سفر کا آغاز کرتا ہے تو اس کے قس کے تزکیہ، قلب کے تصفیہ اور روح کے تعلیہ کاعمل شروع ہوجاتا ہے جس کی بدولت جسم لذات سے، نفس شہوات سے، قلب خطرات سے اور روح کے خال سے خیات پانے گئی ہے۔ اس دوران طالب مولیٰ اپنے شوق اور عشق کی بدولت فنا فی الشیخ کا مرتبہ پالیتا ہے جس کے بعد فنا فی الرسولُ اور فنا فی اللہ کے مراتب پانا طالب مولیٰ کے لیے آسان ہوجاتا ہے۔ جس کے بعد فنا فی الرسولُ اور فنا فی اللہ کے مراتب پانا طالب مولیٰ کے لیے آسان ہوجاتا ہے۔ جب طالب کی اپنی جستی چونکہ کمل طور پر فنا ہوچکی ہوتی ہے اس لیے وہ اللہ سے ترب کی انتہا پر ہوتا ہے۔ یہی مطلب ہے اللہ تعالیٰ کے اس فر مان کا کہ خودکوفنا کر کے میر سے سے قرب کی انتہا پر ہوتا ہے۔ یہی مطلب ہے اللہ تعالیٰ کے اس فر مان کا کہ خودکوفنا کر کے میر سے یاس آکر سوجاؤ۔

#### \*\*\*

## • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 232 ﴿ 232 الرسالة الغوشيه ﴾ و 232 الرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة الم

جب ان کا فقر مکمل ہوجا تا ہے تو وہ نہیں رہتے بجز میرے۔ اور مجھے فرمایا اے غوث الاعظم ! تیرے لیے طوبی ہے اگر تو میری مخلوق پر شفقت کرے اور پھر تیرے لیے طوبی ہے اگر تو میری مخلوق کومعاف کرے۔

شرح: الله پاک نے اپنے بند ہے بینی سیّدناغوث الاعظم کو پکارا تو انہوں نے فوراً کہا کہ میں حاضر ہوں عرشِ عظیم کے رہے۔ جس پراللہ تعالی نے فر مایا کہ میں رحیم وکر یم رہ بھی ہوں جس سے مراد بیہ می کہ اللہ تعالی کی بیت زیادہ رحم اور کرم فر مانے والا ہے۔ اس سے مراد بیہ بھی ہے کہ اللہ تعالی کی جس قدر بھی حمد و ثنا کی جائے اور اسے جتنے بھی اچھے سے اچھے ناموں سے پکارا جائے سب نام اس کے ہیں۔

ترجمہ: فرماد بیجئے کہ اللہ کو پکارویا رحمٰن کو کو پکارو،جس نام ہے بھی اسے پکارتے ہوسب اچھے نام اس کے بیں۔

الله تعالیٰ کی ذات لامحدود ہے لہذا اس کے اساوصفات بھی لا تعداد ہیں جن میں سے چند کا ہی علم عام مسلمانوں اور علما کو ہے۔الله تعالیٰ کے فرشتے ہمہوفت الله تعالیٰ کی تنبیج اور حمدوثنا کررہے ہیں جن کا ایک عام انسان تصور بھی نہیں کرسکتا کیکن اس ذات واحد کی شان اس قدر بلنداور عظیم ہے کہ ہم اس کی تنبیج کاحق بھی ادانہیں کرسکتے۔

وَلَوْ اَنَّ مَا فِي الْاَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ اَقُلَامٌ وَّ الْبَحْرُ يَمُثُلُاهُ مِنْ مبَعْدِ هِ سَبْعَةُ آبَعُرٍ مَّا نَفِلَتُ كَلِمْتُ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ ٥ (سورة المَن - 27)

ترجمہ: اوراگرزمین میں جتنے بھی درخت ہیں (سب)قلم ہوں اورسمندر (روشائی ہو) اس کے بعد سات سمندراسے بوھاتے چلے جائیں تو اللہ کے کلمات (تب بھی)ختم نہیں ہوں گے۔ بیشک اللہ غالب ہے حکمت والا ہے۔

الله تعالی نے اپی صحبت کی دعوت دیتے ہوئے طالبان مولی کے لیے پیغام دیا کہ اے غوث الاطلام! اپنے اصحاب واحباب سے کہدو کہ جوکوئی میری صحبت چاہتا ہے وہ فقر اختیار کرے۔الله تعالی کا یہ پیغام صرف چند مخصوص لوگوں یا جماعتوں کے لیے نہیں ہے۔الله تعالی نے سیّد ناغوث الاعظام کے تمام اصحاب واحباب کو دعوت دینے کا کہا ہے۔اصحاب سے مراد ہیں وہ جوصحبت میں رہتے ہوں یا صحبت سے مستفید ہوئے ہوں۔اس سے ساتھی، دوست، شاگر داور خدمتگار مراد لیے جاسکتے ہیں جبکہ احباب سے سب حلقہ ارادت مراد ہیں یعنی سیّد ناغوث الاعظام کے چاہئے والے۔اس میں اہل وعیال بھی شامل ہیں اور تمام عزیز وا قارب بھی۔سیّد ناغوث الاعظام کے مارید میں اور عقید تمند اور آپ سے نسبت رکھنے والے سب حلقہ احباب میں شامل ہیں ان سب کو الله تعالی نے پیغام دیا کہ جواللہ کی صحبت جا ہتا ہے وہ فقر اختیار کرے۔

فقر کے متعلق پہلے بھی بہت تفصیل سے بیان ہو چکا ہے اس لیے مختر بیان کیا جارہا ہے۔ فقر وہ باطنی راستہ یا طریق ہے جس پر چل کرانسان اللہ تعالیٰ کا قرب اور وِصال پاتا ہے۔ اس سے اگر اللہ کے دیدار کاعلم یا راستہ مراد لیا جائے تو بے جانہ ہوگا جیسا کہ حضرت تنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا ''فقر دیدار اللی کاعلم ہے'' (عین الفقر) فقر وہ نعمت ہے جس کو حضور علیہ الصلوة والسلام نے اپناباطنی ور ثقر اردیا اور اس پر فخر فرمایا اور دیگر انبیا پر اپنے افتخار کا باعث قرار دیا۔ ایک حدیثِ مبارکہ میں حضور علیہ الصلوة والسلام نے اسے اللہ کا خزانہ قرار دیا۔ ارشاونہوگ ہے:

الکے حدیثِ مبارکہ میں حضور علیہ الصلوق والسلام نے اسے اللہ کا خزانہ قرار دیا۔ ارشاونہوگ ہے:

ترجمہ:فقراللہ تعالیٰ کے خزانوں میں سے ایک خزانہ ہے۔

ذیل میں فقر کے متعلق اولیا کاملین کے چندا قوال تحریر کیے جارہے ہیں تا کہ فقر کامفہوم بھی واضح ہو جائے اوراس مرتبہ سے آگا ہی بھی حاصل ہوجائے۔

الله عفر المام جعفر صادق عليه السلام "جوكه سوال وجواب كي صورت مين الكها كيا ہے، مين درج ہے كه آپ سے روايت ہے كہ جناب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم جب معراج پرتشريف

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ 234 **﴿ 2**34 الرسالة الغوشيه المراكة المراكة الغوشيه المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة المراكة الغوشية المراكة المراكة المراكة المراكة الغوشية المراكة المراكة

لے گئة آپ سلی الله علیہ وآلہ وسلم نے الله تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کی یارت العالمین سب کھے کون عزیز ہے تو جواب ملا اُئے تا یعنی تُو (محمر طافیلَا فِمَ) عزیز ہے۔ آپ علیہ السلوٰ قوالسلام نے پھرعرض کی توجواب آیا تیا محت کا گھٹھ یے تطلبوُ ق دِ ضائِی و اکا اکھلُب السلوٰ قوالسلام نے پھرعرض کی توجواب آیا تیا محت کا گھٹھ کے تاکہ کو اُن اکھلُب میں اور میں آپ کی رضا کے طالب ہیں اور میں آپ کی رضا کا طالب ہوں''۔ تیسری دفعہ عرض کی توجواب آیا الّفُظ کو آئے آج آج بیاؤی (ترجمہ: فقرامیرے دوست کا طالب ہوں''۔ تیسری دفعہ عرض کی توجواب آیا الّفُظ کو آئے آئے بیاؤی (ترجمہ: فقرامیرے دوست ہیں) پس رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فقراحتیار کیا اور فقیری کا تاج زیب سرِ مبارک فرمایا۔

- المن من ادهم بن ادهم جو بادشاہت کو تفوکر مار کر فقر کے راہی بنے تھے، فرماتے ہیں دو فقر اللہ تعالی نے آسانوں میں رکھا ہے اور اللہ تعالی نے آسانوں میں رکھا ہے اور اللہ تعالی بے آسانوں میں رکھا ہے اور اللہ تعالی بیانہیں عطا کرتا ہے جن سے وہ محبت کرتا ہے۔''
- ا تباع میں فقر میں میں میں میں ہے ہیں ' حضور علیہ الصلوٰ قو والسلام کی اتباع میں فقر سے بردھ کراور کوئی اتباع نہیں'۔
  - سلطان العارفين حضرت تخي سلطان باهُو فقر كم تعلق فرماتي بين:
  - اوفقر مدایت ہے جس کے ہادی حضور علیہ الصلوة والسلام ہیں۔ (محک الفقر کلاں)
- الله علی می الله علی الله علیه مرجی التجا کی لیکن نہیں ملا صرف سرور کا کنات صلی الله علیه وآلہ وسلم کو حاصل ہوا جو آنخضرت صلی الله علیه وآلہ وسلم نے اپنی امت کے سپر دکیا۔ بیفقرِ محمدی محض فیض ہے۔ (امیر الکونین)
- اس کود یکھا اسے حق حاصل ہوگیا۔ (محبت الاسرار)
- الطان الفقر شقم حضرت من سلطان محمد اصغمان فرمات بين "اصل صراط متنقيم حضور عليه الله المستقم حضور عليه

#### ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 235 ﴿ 235 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 235 ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ ﴿ اللهِ اللهُ الل

الصلاة والسلام بين اور جوفقر كى منازل كوط كرتا بوا آپ صلى الله عليه وآله وسلم كى مجلس مين بيني گيا اس نے صراطِ متنقيم كوياليا-''

علامها قبال ضرب كليم مين فقر كم تعلق فرمات بين:

کے خبر کہ ہزاروں مقام رکھتا ہے۔ وہ فقر جس میں ہے بے پردہ رورِح قرآنی خودی کو جب نظر آتی ہے قاہری اپنی کی مقام ہے کہتے ہیں جس کو سلطانی کی مقام ہے کہتے ہیں جس کو سلطانی کی مقام ہے مومن کی قوتوں کا عیار اسی مقام سے آدم ہے ظلِ سجانی میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت سخی سلطان محر نجیب الرحمٰن مدظلہ الاقدس فرماتے ہیں:

- الله علاد يق ہے۔
- فقروہ مرتبہ ہے جہاں پرانسان ہرقتم کی حاجات سے بے نیاز ہوجا تا ہے۔ صرف اللہ تعالیٰ کی رضااس کے مدِ نظر رہتی ہے۔ اس لیے ہر حال میں تقدیر اللی سے موافقت اختیار کیے رکھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے قرب کے سوانہ وہ اللہ تعالیٰ سے کچھ مانگا ہے اور نہ اللہ کے غیر سے کچھ مطلب رکھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی منشا ورضا میں مداخلت کو گناہ مجھتا ہے۔ اس لیے قرب و حضور کے سوا کچھ نہیں مانگا۔
- النقین تک صرف مشاہدے کا راستہ ہے اور حق الیقین تک صرف مشاہدے کے ذریعے ہی پہنچا جاسکتا ہے۔

اسی لیےاللہ تعالی اپنی صحبت کی دعوت دیتے ہوئے فرمار ہا کہ جوکوئی اللہ تعالیٰ کی صحبت جا ہتا ہے وہ فقرا ختیار کرے۔ فقرا ختیار کرے۔

مختلف اولیا کرام کے اقوال سے فقر کی اہمیت اور فضیلت تو معلوم ہوگئی اور میہ بھی پتا چل گیا کہ فقر وہ راستہ ہے جو انسان کو اللہ تعالی کے قرب کی انتہا تک لے جاتا ہے اور ماسوئی اللہ ہر شے سے لا یختاج بنا دیتا ہے۔ پس لازم ہے کہ فقر کے راستہ پر چلتے ہوئے طالب اپنی آرزوئیں، خواہشات، شہوات، ضروریات، فکریں، پریشانیاں سب بھول جائے حتی کہ اپنی ہستی کوفراموش کر

وے اور غیر ماسویٰ اللہ جو بھی ظاہری و باطنی محبت و تعلق ہے اس سے کنارہ کشی کر لے اور مرشد کی صحبت اور ذکر و تضور اسم اللہ ذات کی بدولت باطنی وروحانی منازل طے کرے۔ وصالِ حق کے لیے تین مراتب کا حصول بہت ضروری ہے اوّل فنا فی الثیخ ، دوم فنا فی الرسول ، سوم فنا فی اللہ۔ حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرمائے ہیں:

مریدوں کے تین مراتب ہیں۔ پہلامر تبدنا فی الشیخ ہے۔ جب شیخ کی صورت مرید کے تصور میں رہتی ہے تو وہ جس طرف بھی نظر کرتا ہے اسے شیخ کا تصرف ہی نظر آتا ہے۔ دوسرامر تبدنا فی اسم مین ملائیل ہے۔ اس مرتبہ پر جب مرید کوصورت اسم مین ملائیل کا تصور حاصل ہوتا ہے تو تمام ماسوئی اللہ اس کے وجود سے نکل جاتے ہیں۔ وہ جس طرف بھی و یکھتا ہے اسے مجلس محمدی ملائیل ہی نظر آتی ہے۔ تیسرامر تبدنتا فی اللہ ہے۔ جب مرید کواسم اللہ ذات کا تصور حاصل ہوجا تا ہے تو اس کا نفس مکمل طور پر مرجاتا ہے۔ وہ جس طرف بھی و یکھتا ہے اسم اللہ ذات کے ہوجا تا ہے تو اس کا نفس مکمل طور پر مرجاتا ہے۔ وہ جس طرف بھی و یکھتا ہے اسم الله ذات کے انوار کی بے ثنار تجلیات سے مشرف ہوتا ہے۔ اس مرتبہ کولا مکان کہتے ہیں۔ (مشس العارفین)

مرتبه فنافى الثين الم

فنانی الشیخ را و فقر کے قطیم الشان مقامات ہیں ہے۔ فنانی الرسول ہوکر حضور علیہ الصلاۃ والسلام کو پالینے اور فنانی اللہ بقاباللہ ہوکر اللہ کی پاک ذات کو اپنی ذات میں حق الیقین سے پالینے سے قبل فنافی الشیخ کا مقام ہمیشہ سے فنافی الشیخ کا مقام ہمیشہ سے بہت پرکشش لیکن پڑ اسراریت کا حامل رہا ہے کیونکہ شیخ (مرشد) ان کو اپنے سامنے جیتے جاگے گوشت پوست کے وجود کے ساتھ نظر آرہا ہوتا ہے۔ اس کے وجود میں فنا ہونے کا تصور طالب کے وہم وہم سے بالاتر ہوتا ہے۔ لیکن طالب میں مرشد کے شدید یوشق کا جذبہ اسے شیخ کی ذات میں فنا ہونے کے لیے دن رات بے چین و بے قر اربھی رکھتا ہے۔ فقر میں سب سے مشکل کا م اور میں فنا ہونے کے گئے مقام پر ہوتا ہے۔ ہور وجہد کا حاصل فنا فی الشیخ ہی ہے۔ شیخ چونکہ پہلے ہی فنا فی الرسول اور فنا فی اللہ کے مقام پر ہوتا ہے۔ وہم وجہد کا حاصل فنا فی الشیخ ہی ہے۔ شیخ چونکہ پہلے ہی فنا فی الرسول اور فنا فی اللہ کے مقام پر ہوتا

ہاس لیے فنافی الشیخ کے مقام تک رسائی کے بعد فنافی الرسول اور فنافی الله بقابالله کے مقام تک پہنچنا کچھ خاص مشکل نہیں رہتا۔اصل ہمت اور کوشش فنافی الشیخ کے مقام تک پہنچنے کے لیے ہی کی جاتی ہے۔

فنافى الشيخ حقيقةً كياب؟ حضرت تخى سلطان باهور مته الله عليه فرمات بين:

احوال شخ کے احوال بن جاتے ہیں۔عادات وخصائل میں، طالب کی گفتگوشخ کی گفتگو، طالب کے احوال شخ کے احوال بن جاتے ہیں۔عادات وخصائل میں،صورت میں،سیرت میں طالب اپنے شخ جیسا ہوجاتا ہے اور سر سے کیکر قدموں تک طالب کا وجودشخ کے وجود میں ڈھل جاتا ہے۔ (نور الہدیٰ کلاں)

جب تک مرشد سے اس قدر شدید عشق نہ ہوگا طالب کی اپنی ہستی فنا ہوگی اور نہ ہی اس میں مرشد کی ذات آئے گی۔ جس طالب کو مرشد سے جعفی در ایخ دات آئے گی۔ جس طالب کو مرشد سے جعفی در ایخ کرے گا اور اطاعت میں بھی کی وکوتا ہی رہ جائے گی۔ پس فنا فی الشیخ کے اعلیٰ ترین مقام تک رسائی مشکل ہوجائے گی اور جوفنا فی الشیخ کی ابتدائی منزل تک نہ کونی پائے گااس کا فنا فی الرسول اور فنا فی اللہ کے مقام تک پہنچنا ناممکن ہے یعنی طالب کی اللہ کی ذات کو پانے کی آرز و بھی شمیل کونہ ہونے گی ۔ مرشد کے شدید عشق کے حصول سے قبل طالب کے لیے ضروری ہے کہ وہ کم از کم ' تو حید مطلب ' تک ضرور بالضرور پہنچے۔

حضرت شاه سيدمحد ذوقى رحمته الله عليه توحيد مطلب كي تعريف ان الفاظ مين فرماتي بين:

اپنے شخ کی جانب کیسوئی، اس سے انتہا درجہ کی محبت اور جان و مال سے بھی زیادہ اسے عزیز رکھنا اور ہیں جھنا کہ گود نیا میں ہزاروں لاکھوں بزرگ ہوں مگر میر امطلب میرے ہی شخ سے حاصل ہوگا اور میرے فنج باب یعنی ہر مشکل اور ہر دروازے کو کھولنے کی تنجی میرے ہی شخ کے ہاتھ میں ہے، تو حیدِ مُطلب کی سب سے موسوم ہے۔ اخذِ فیضان کے لیے تو حیدِ مُطلب کی سب سے زیادہ ضرورت ہے۔ جب تک اپنے شخ کے ساتھ اس نوع کی کیسوئی کا تعلق پیدا نہ ہوگا اخذِ فیضان

## وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 238 ﴿ 238 الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 238 ﴿ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

نہ ہوسکے گا۔

دوئی بمذہب عثاقِ معنوی کفر است خدا کیے و پیمبر کیے و پیر کیے

ترجمہ: جقیقی عشاق کے ندہب میں دوئی کفر ہے۔ اللہ بھی ایک ہے، پیغیر بھی ایک ہے اور پیر کامل بھی ایک ہے۔ (سرِ دلبراں)

توحیدِ مُطلب پر چینچنے کے لیے انتہائی ضروری کام خدمت اور اطاعتِ مرشد ہے۔ قرآنِ پاک میں اللہ پاک فرما تاہے:

﴿ اَطِينَعُوا اللهُ وَ اَطِينَعُوا الرَّسُولَ وَ اُوْلِى الْاَمْرِ مِنْكُمْ (سورة النهاء - 59)
 ترجمه: اطاعت كروالله كى اوررسول (صلى الله عليه وآله وسلم) كى اوراس كى جوتم ميں سے اولى الامر
 ہو۔

اس آیت میں اولی الامرے مرادوہ کامل اکمل مرشد ہے جوفنانی الرسول اور فنافی اللہ بقاباللہ کے مرتبہ پر فائز ہو، جس کا قدم قدم جم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ہوا ور جو حقیقاً اللہ کا خلیفہ اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نائب ہو کیونکہ صرف اس کا حکم اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حکم کے مطابق ہوگا۔ بعض لوگ اولی الامرے مرادد نیاوی حکم ان ہو تے ہیں حالانکہ ہم و کیھتے ہیں کہ دنیاوی حکم انوں کے نہ اعمال اللہ اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے احکام کے مطابق ہوتے ہیں اور نہ ان کی طرف سے دیئے گئے احکام اللہ اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حکم کے مطابق ہوتے ہیں۔ جس کا حکم اللہ اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حکم کے متصادم ہووہ ہرگز اولی الامر ہوتے ہیں۔ جس کا حکم اللہ اور رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حکم کے متصادم ہووہ ہرگز اولی الامر ہے جس کی مخود اللہ نفائی الرسول اور فنافی اللہ بقاباللہ مرشد کا مل ہی وہ حقیقی اولی الامر ہے جس کی اطاعت کا حکم خود اللہ تعالیٰ نے قرآن میں دیا ہے۔

فنانی الشیخ کے تین مراتب ہیں (۱) تصور شیخ کاحصول (۲) رابطر شیخ (۳) فنافی الشیخ

تصوريشخ:

طالب کسی لمحاور کسی بل بھی تصویر شیخ سے خالی ندر ہے بلکہ ہروفت اپنے مرشد کامل کا نورانی وجود اپنے اردگر دمحسوس کرے۔ یہ نورانی وجود نہ صرف ہر لمحے شیطان سے اس کی حفاظت کرتا ہے بلکہ اپنے وجود کے احساس کے ذریعے اسے ہر طرح کے ظاہری وباطنی گناہ سے رو کے رکھتا ہے۔ سیّد ناغوث الاعظم شیخ عبدالقا در جیلانی رضی اللہ عنه فرماتے ہیں:

الفتحاربانی) عارف برگھڑی دوآ تکھوں سے متر ددر ہتا ہے۔(الفتح الربانی)

یہ دوآ کھیں مرشد کامل اکمل کی ہوتی ہیں جو ہر دَم اسے دیکھ رہی ہوتی ہیں اور اپنی موجودگی کا احساس دلاکر طالب کو گناہ سے روکتی ہیں کیونکہ انسان کی یہ فطرت ہے کہ اگر کوئی اسے دیکھ رہا ہوتو وہ گناہ سے اجتناب کرتا ہے۔ مرشد کی ہر لمحہ اس کے اندر اور اس کے اردگر دموجودگی کا احساس اُسے ظاہری گناہوں سے بھی روکتا ہے اور باطنی گراہ کن خیالات سے بھی بچاتا ہے کیونکہ آہتہ آہتہ اوستہ اسے یہ یعن بھی حاصل ہوجاتا ہے کہ مرشد اس کے تمام نیک و بد خیالات اور ارادوں سے بھی آگاہ ہے۔ پس اس طرح مرشد کامل اپنا تصور اور اپنے قرب کا احساس دے کہ طالب کو ہر طرح کے ظاہری و باطنی گناہوں سے بچالیتا ہے۔

جب طالب فنافی الشیخ کے اس ابتدائی درجہ میں ترقی کرتا ہے تو تصور شیخ اس پراس قدر عالب آجاتا ہے کہ نماز اور رکوع و جود میں بھی اس کی نظروں کے سامنے رہتا ہے۔ ایسے میں پچھ طالب گھبرا جاتے ہیں اور اسے شرک خیال کر کے رد کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ حضر ت مجد دالف ٹائی نے اس مسئلے کو بڑے اچھے انداز میں حل فر مایا ہے۔ آپ کے ایک مرید نے آپ کو خط لکھا کہ اس کا تصور شیخ اس حد تک عالب آچکا ہے کہ وہ نماز میں بھی اپ شیخ کے تصور کو اپنا مبود د یکھا اور جانتا ہے اور اگر فرضاً نفی کرے تو بھی حقیقتاً نفی نہیں ہوتا یعنی نظر کے سامنے سے نہیں ہٹا۔ حضر ت مجد د الف ٹائی تے اس مرید کو جواب میں لکھا ''اے مجبت کے اطوار والے! یہ دولت طالبانِ حق کی تمنا اور آرز و ہے اور ہزاروں میں سے شاید کسی ایک کو نصیب ہوتی ہے۔ اس کیفیت اور معاطے کی تمنا اور آرز و ہے اور ہزاروں میں سے شاید کسی ایک کو نصیب ہوتی ہے۔ اس کیفیت اور معاطے

رابطهُ شخ:

اگرطالب تصور شخ کے حصول کے بعداس میں کمی قتم کا شک نہ کرے اور انتہائی محبت اور ذوق و شوق سے اس تصور میں محور ہے اور اس پر استقامت اختیار کرے تو جلد ہی باطن میں اس کا رابطہ ایخ شخ سے استوار ہوجا تا ہے بعنی طالب و مطلوب ، عاشق و معشوق ، مرید و مراد میں گفتگواور ہم کلامی کا ایک انتہائی پرُ لطف اور سحر انگیز سلسلہ شروع ہوجا تا ہے۔ یہاں طالب کی روح اپنے مرشد کی روح میں فنا ہونے کے سفر کا آغاز کرتی ہے بعنی روحانی طور پر یکنائی کا سلسلہ شروع ہوجا تا ہے۔ نور سے نور ملتا ہے اور بغیر آواز کے روحانی و نور انی گفتگو جاری ہوجا تی ہے۔ مرشد کا اللہ یہ استوار ہونے سے طالب کو مرشد کی باطنی صحبت میسر آجاتی ہے اس باطنی را بطے کے باطنی رابطے کے دور ان مرشد طالب کو و مشد کی باطنی صحبت میسر آجاتی ہے اس باطنی را بطے کے دور ان مرشد طالب کو و مشد کی باطنی صحبت میسر آجاتی ہے اس باطنی را بطے کے دور ان مرشد طالب کو و مطاکر تا ہے جو نقہ و شریعت کی سی کتاب میں نہیں لکھا۔

اس باطنی را بطے کے دوران مرشد کامل طالب میں اپنی صفات بھی نتقل فرما تا ہے اور حدیث و مبارکہ تخطّ قُوّ ا بِاَخْ کَلْ قِ الله ترجمہ: ''اخلاقِ الله یہ سے تخلق ہوجا و'' کے مطابق اخلاق وصفات الله یکی طالب میں نمود کرتا ہے۔ جس قدر مرشد اور طالب کا رابط مضبوط اور کامل ہوتا ہے اتنی ہی

## وَهِ وَهِ الرسالة الغوشيه ﴿ 241 ﴿ 241 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 241 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ الله الغوشيه المرسالة الغوشية الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة الم

صفاتِ مرشدمريد مين منتقل موتى بين حتى كه طالب صفات وذاتِ مرشد كا آئينه بن جاتا ہے۔ فنافی الشیخ:

جب طالب کاباطن رضائے تق کے مطابق سنورجا تا ہے تواس کے ظاہر کوسنواراجا تا ہے۔ طالب
باطنی طور پر مرشد کا آئینہ ہونے کے ساتھ ساتھ ظاہری جسم میں بھی مرشد کا تکس بن جا تا ہے۔ فنافی
الشیخ کی یہ کیفیت محسوس کرنے سے تعلق رکھتی ہے کہ طالب کو واضح طور پر محسوس ہوتا ہے کہ اس کا
چہرہ اس کا نہیں بلکہ اس کے مرشد کا ہے، اس کی آئکھیں حقیقتاً اس کے مرشد کی آئکھیں ہیں، اس
کے ہاتھ پیرجتی کہ پوراجسم اس کے مرشد کا ہے۔ اس طالب کی روح کے ساتھ ساتھ اس کا جسم بھی
مرشد کے جسم میں فنا ہوجا تا ہے اور مقام فنا فی الشیخ کی تکیل ہوجاتی ہے۔ حضرت تنی سلطان باکھو
رحمتہ اللہ علیہ اس مقام کے متعلق فرماتے ہیں:

الله الشيخ بيب كه طالب كاجسم اور مرشد كاجسم ايك بوجائيس (نورالهدى كلال) مرتبه فنافى الشيخ كامقام عالم لاهُوت (واحديت) بـ

مرتبه فنافی الرسول کی ع

فنا فی الثین کے مقام میں کاملیت کے حصول کے بعد طالب جیسے ہی اپنے شیخ کی ذات میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو تحقیقاً پالیتا ہے تو فنا فی الرسول کے مقام پر پہنچ جاتا ہے۔ فنا فی الرسول کا مقام عالم یا صُوت (وحدت) ہے۔

# مرتبه فنافى الله كالع ع

فنا فی الرسول ہونے کے بعد جب طالب اپنے شیخ کی ذات میں اللہ کی ذات کو تحقیق کر لیتا ہے تو فنا فی اللہ ہوجا تا ہے۔فنا فی اللہ کا مقام عالم صاھویت (احدیت) ہے۔

سلطان العاشقين حضرت يخي سلطان محمر نجيب الرحمن مدخله الاقدس فرمات بين:

اوفقرمیں بہ خری مقام ہے۔فنافی اللہ سے مرادطالب کابشریت اور روحانیت (ظاہرو

## • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 242 ﴿ 242 الرسالة الغوشيه ﴾ و 242 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

باطن) میں اس طرح فانی ہونا ہے کہ انا عقل ،فس ، دنیا وعقبی اور احوال و مقامات فانی ہوجائیں اور ماسویٰ اللہ کا کلمل طور پرنسیان ہوجائے لیعنی بندہ مقام ربوبیت میں اس طرح غرق ہو کہ نہ تو اور ماسویٰ اللہ کا کلمل طور پرنسیان ہوجائے لیعنی بندہ مقام ربوبیت میں اس طرح غرق ہو کہ نہ تو اور ایسے سالک اپنا اور نہ بی موجودات کا وجوداس کی نظر میں باقی رہے۔اس کوغرقِ تو حید کہتے ہیں اور ایسے سالک کوعارف اللہ کہا جاتا ہے۔ (مش الفقرا)

# <del>ود دی</del> مرتبه بقابالله کی <del>ع</del>۰

فنا فی اللہ بھی کامل مرتبہ بیں۔اس کے بعد بقاباللہ کا مرتبہ آتا ہے جو کہ انتہائی اور کامل ترین مرتبہ ہے جس کے بارے میں سلطان العاشقین حضرت تنی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدظلہ الاقدس فرماتے ہیں:

اس مرتبہ میں طالب فنا ہے بھی فانی ہوجاتا ہے۔ جب طالب مقام فنانی اللہ میں اللہ میں اللہ اللہ میں اللہ اللہ میں اللہ میں اللہ میں اللہ مقام فنانی اللہ میا اللہ میں اللہ کہا تعالیٰ کی صفات سے متصف ہوکر دوبارہ بقائی حالت میں آتا ہے۔ یہاں پر انسان کامل ہوکر تلقین وارشاد کی مسند پر فائز ہوتا ہے اور وہ اللہ کی ساعت سے سنتا اور اللہ کی بصارت سے دیکھتا ہے۔ اس مقام پر طالبِ مولی باطن میں مقام ر بوبیت پر اور ظاہر میں مقام عبودیت پر ہوتا ہے۔ (سمس الفقر)

پی فقرا ختیار کرنے سے مراد فنا فی الشیخ ہونا ،فقر الفقر اختیار کرنے سے مراد فنا فی الرسول ہونا اور فقر الفقر سے فقر اختیار کرنے سے مراد فنا فی اللہ ہونا ہے۔ جس کے بعد بقاباللہ کا مرتبہ ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے سیّہ ناغوث الاعظم سے فرمایا ''جب فقر کمل ہوجا تا ہے تو وہ نہیں رہتے بجو میرے''۔ کیونکہ فقر کی تمامیت پر پہنچ کر انسان عین وہی ذات بن جا تا ہے جے انسانِ کامل بھی میرے''۔ کیونکہ وہ بقاباللہ کے مرتبہ پر فائز ہوتا ہے اور اس زمین پر اللہ نعالیٰ کا نائب یا خلیفہ ہوتا ہے جے امام زمانہ اور امام الوقت بھی کہتے ہیں۔

حضرت بخي سلطان باهورحمته الله عليه كامل صاحب فقر كے متعلق فرماتے بين:

#### 

#### جاودانی التجائی با فقر باشد تمام احتیاج از کس نه باشد فقر لایختاج نام

ترجمہ: فقر جب کامل ہوجاتا ہے تو اسے التجا والتماس کی قطعاً حاجت نہیں رہتی اور نہ وہ کسی سے غرض رکھتا ہے کہ اس کا نام ہی لا بحتاج فقر ہے۔ (محک الفقر کلاں) انسانِ کامل کے بارے میں کپتان ڈبلیونی سیال لکھتے ہیں:۔

مقام فنافی الله میں رہ کر بح ذات وصفاتِ اللی میں غوطے لگا کر بندہ مومن بمصداق صدیث قدی ' فی یشہ نے و یہ بھور ' ' حق تعالی کی صفات سے متصف ہوتا ہے اس مقام کی طرف ایک اور صدیث سے بھی اشارہ ہوتا ہے جس میں کہا گیا ہے تخلگا فوا یا تخلاقِ الله (الله کی صفات سے متصف ہوجا و )۔ جب صفاتِ اللی سے بندہ مومن متصف ہوکر واپس بقا کی حالت کی طرف آتا ہے تو بحثیت انسانِ کامل خلافتِ اللہ پی کا تاج اس کے سر پر رکھا جاتا ہے اور بیمقام انسانی عروج کا بلندترین مقام ہے اور پیغیمرعلیہ الصلوۃ والسلام کا خاصہ ہے۔ بیعبدیت کا بلندترین مقام ہے اور پیغیمرعلیہ الصلوۃ والسلام کا خاصہ ہے۔ بیعبدیت کا بلندترین مقام ہے اور پیغیمرعلیہ الصلوۃ والسلام کا خاصہ ہے۔ بیعبدیت کا بلندترین مقام ہے کیونکہ فنامیں رہ کرآ دمی ہمیشہ کیلیے غرق ہوجا تا ہے۔ (روحانیت اور اسلام)

حضرت شاہ سید محمد ذوتی رحمته الله علیہ فرماتے ہیں: "انسان کامل تمام موجودات کا خلاصہ ہے۔ باعتبارا پنی عقل اور روح کے اُم الکتاب ہے باعتبار قلب کے لوح محفوظ ہے باعتبارا پنی ففس کے محووا ثبات کی کتاب ہے۔ انسان کامل ہی صحف مرمہ اور یہی وہ کتاب مطہر ہے جس سے کوئی چیز نہیں چھوٹی۔ اس کے اسرار ومعانی کوسوائے ان لوگوں کے جو حجاباتِ ظلماتی سے پاک ہوں کوئی ہاتھ نہیں لگاسکتا۔" (ہزدابراں)

فقر ہی اسلام کی روح ہے اور فقر ہی حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام کا اصل ور شاور فقر ہی اللہ کا خزانہ ہے جس سے روکنے اور دور رکھنے کے لیے شیطان نے تتم کھائی ہوئی ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ اَلشَّیْ لُطُ فِی یَعِدُ کُدُ الْفَقُر وَیَا مُدُرُکُدُ بِالْفَحْدَ شَاءُ (سورة البقرہ۔ 268)

ترجمہ: شیطان تہمیں فقر سے ڈراتا اور فواحش کی تعلیم دیتا ہے۔

سلطان العاشقين حضرت سخى سلطان محمرنجيب الرحمٰن مدظله الاقدس فرمات بين:

وصالِ حق تعالی مرشد کامل اکمل کی را ہنمائی کے بغیر ناممکن ہے اللہ تعالی کی معرفت اور اس کے قرب و وصال کی راہ چونکہ شریعت کے دروازہ سے ہوکر گزرتی ہے اس لیے شریعت کے دروازہ سے ہوکر گزرتی ہے اس لیے شریعت کے دروازے کے دونوں طرف شیطان اپنے پورے لاؤلٹکر سمیت بیٹے ہے اوّل تو وہ کسی آ دم زادکو شریعت کے دروازے تک آنے ہی نہیں ویتا اگر کوئی باہمت آ دمی شریعت (نماز، روزہ، زکوۃ، جج) کے دروازے تک پہنے جا تا ہے تو شیطانی گروہ اسے شریعت کی چوکھٹ پرروک رکھنے کی کوشش کرتا ہے اورا سے شریعت کی فوشش کرتا ہے۔ شریعت کی کوشش کرتا ہے۔ شریعت کی روح تک کسی کونییں پہنچنے ویتا۔ (سمش الفقرا)

لیکن وہی شخص کامیاب ہے جوشیطان کے بہکاوے میں نہآئے اور نہ ہی فقر کے راستے سے برگشتہ ہو بلکہ فقر کے راستے میں برگشتہ ہو بلکہ فقر کے راستے کو اختیار کرے اور اللہ کی پہچان حاصل کر کے اپنے مقصدِ حیات میں کامیا بی حاصل کرے۔

فقر کے راستے پر چلنے اور فتا کے تمام مراتب حاصل کرنے کے لیے مرشد کامل اکمل جامع نور البدی کے دامن سے وابستہ ہونا ضروری ہے کیونکہ مرشد کامل اکمل کے وسلے کے بغیر انسان نہ تو فقر کے راستہ پر چل سکتا ہے اور نہ بی کوئی مقام و مرتبہ پاسکتا ہے جسیا کہ بیان کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ تک وسلتہ پہلے فنا فی الشیخ کا مرتبہ پانا ضروری ہے اور اس کے بعد بی فنا فی الرسول اور فنا فی اللہ بھاباللہ کے مرتبہ تک رسائی حاصل ہوتی ہے۔ عبادت و ریاضت کے ذریعے انسان فنا فی اللہ بقاباللہ کے مرتبہ تک رسائی کسی صورت میں نہیں کرسکتا۔ سیدنا غوث الاعظم شیخ عبدالقا در جیلانی بقاباللہ کے مقام تک رسائی کسی صورت میں نہیں کرسکتا۔ سیدنا غوث الاعظم شیخ عبدالقا در جیلانی رضی اللہ عند مرشد کامل کے متعلق فرماتے ہیں:

اے اللہ کے بندے! تُو اولیا کرام کی صحبت اختیار کر کیونکہ ان کی شان یہ ہوتی ہے کہ جب کسی پر نگاہ اور توجہ کرتے ہیں تو اس کو زندگی عطا کر دیتے ہیں۔ اگر چہ وہ شخص جس کی طرف نگاہ پڑی ہے یہودی یا نصرانی یا مجوی ہی کیوں نہ ہو۔ (الفتح الربانی ملفوظات غوثیہ)

- تم سی ایسے شیخ کامل کی صحبت اختیار کر وجو تھیم خداوندی اور علیم لدنی کا واقف کار ہواوروہ متہبیں اس کا راستہ بتائے۔جو کسی فلاح والے کونہیں دیکھے گا فلاح نہیں پاسکتا ہے اس شخص کی صحبت اختیار کروجس کواللہ کی صحبت نصیب ہو۔ (افتح الربانی مجلس 61)
  - سلطان العارفين حضرت مخى سلطان باهُور حمته الله عليه فرمات عين:
- المجاہ مرشدِ کامل ہاطن کی ہرمنزل اور ہرراہ کا واقف ہوتا ہے۔ باطن کی ہرمشکل کامشکل کشاہ وتا ہے۔ مرشدِ کامل توفیقِ اللی کا نام ہے، جب تک توفیقِ اللی شاملِ حال نہ ہوکوئی کام سر انجام نہیں یا تا۔ مرشدِ کامل کے بغیرا گر تُوتم ام عربی اپناسر ریاضت کے پھر سے نگرا تارہے تو کوئی فائدہ نہیں ہوگا کہ بے مرشد و بے پیرکوئی شخص خدا تک نہیں پہنچ سکا۔ مرشدِ کامل اکمل جہازے دیدہ بان معلم کی طرح ہوتا ہے جو جہاز رانی کا ہر علم جانتا ہے اور ہر تتم کے طوفان و بلاسے جہاز کو نکال کر غرق ہونے سے بچالیتا ہے۔ مرشد خود جہاز ، خود جہاز ران ہوتا ہے (سمجھ والاسمجھ گیا)۔ (عین الفقر)
- کوس طرح خرق تو حید کرتا ہے اور کس طرح مجلس محدی میں پہنچا تا ہے؟ اور مرشد کس مقام اور کس طرح خرق تو حید کرتا ہے اور کس طرح مجلس محدی میں پہنچا تا ہے؟ اور مرشد کس مقام اور کس در ہے کا مالک ہوتا ہے؟ مرشد ' صاحب تصرف فنا فی اللہ بقاباللہ' فقیر ہوتا ہے جوم دہ قلب کوزندہ کرتا ہے زندہ نفس کو مارتا ہے، مرشد لا بحقاج (ہر حاجت سے پاک) ہوتا ہے۔ مرشدا کس سنگ پارس کی مثل ہوتا ہے جواگر لو ہے کوچھوجائے تو لو ہاسونا بن جاتا ہے۔ مرشد کسوئی کی مثل ہے۔ اس کی فظر آفقاب کی طرح فیض بخش ہوتی ہے جو طالب کے وجود سے خصائلِ بدکومٹادیتی ہے۔ مرشد رگریز کی مثل ہے۔ مرشد رگریز کی مثل ہے۔ مرشد مرشد مرشد سے مرشد میں ہوتا ہے اور حضور علیہ الصلا ق والسلام جیسے خلق کا مالک ہوتا ہے، مہر بان ایسا کہ مال مال ہوتا ہے، مہر بان ایسا کہ مال ایسے موجوب ہر بخش ایسا کہ جیسے کانِ تعل و جوا ہر، موج کرم باپ سے دیا ز، طبح سے بایک کہ جیسے دریائے در، منزل کشا ایسے کہ جیسے قفل کی چابی ، مال وزرو نیا سے بے نیاز، طبع سے الیسے کہ جیسے دریائے در، منزل کشا ایسے کہ جیسے قفل کی چابی ، مال وزرو نیا سے بے نیاز، طبع سے ایسے کہ جیسے دریائے در، منزل کشا ایسے کہ جیسے قفل کی چابی ، مال وزرو نیا سے بے نیاز، طبع سے ایسے کہ جیسے دریائے در، منزل کشا ایسے کہ جیسے قفل کی چابی ، مال وزرو نیا سے بے نیاز، طبع سے ایسے کہ جیسے دریائے در، منزل کشا ایسے کہ جیسے قفل کی چابی ، مال وزرو نیا سے بے نیاز، طبع سے ایسے کہ جیسے دریائے در، منزل کشا ایسے کہ جیسے قبل کی چابی ، مال وزرو نیا سے بے نیاز، طبع

پاک، طالبوں کو اپنی جان سے عزیز تر رکھنے والامفلس درولیش۔مرشدمردوں کے غسال کی مثل موتا ہے اور ہروفت مُردہ طالب کی تلاش میں رہتا ہے جو" مُو تُوّا قَبُلَ اَنْ مَمُوْتُوّا ، (مرنے سے قبل مرجاو) کا مصداق بن کر مرنے سے پہلے مرچکا ہو، جس کانفس مردہ مگر دل زندہ ہواور راوفقر میں فاقہ کشی کر نیوالا ہوور نہ نالائق طالب تو اپنی مرضی پر چلتا ہے۔مرشد کمہار کی مثل ہوتا ہے جس کے سامنے مٹی دم نہیں مارتی چاہے وہ اس سے جو بھی سلوک کرے۔مرشد کو چاہیے کہ وہ خدابین ہو اور طالب کو چاہیے کہ وہ خدابین ہو

سلطان العارفين حضرت يخى سلطان باهُورحمته الله عليه پنجابي ابيات مين فرماتي مين:

سے روزے سے نفل نمازاں، سے سجدے کر کر تھکے ھو سے واری ملّے مج گزارن، دِل دِی دوڑ نال ملّے ھو

چِلّے جَلیبے جنگل بحونا، اِس گُل تھیں ناں کیّے ھو

سُرِّه مطلب حاصل ہوندے باھو ، جد پیر نظر اِک تُلّے ھو

مفہوم: مرشد کامل اکمل کی راہبری وراہنمائی کے بغیر معرفت الہی کے حصول کے لیے ہزاروں نوافل ادا کیے، بینکٹروں مرتبہ بحدہ میں سرر کھ کرالتجا کی، جج ادا کیے، چالیس چالیس روز چالہ شی بھی کی اور پھر جنگلوں میں تلاش حق کے لیے بھی پھرتے رہے لیکن ناکام رہے اور معرفت الہی سے محروم رہے لیکن جب میں نے مرشد کامل کی غلامی اختیار کی اور میرے مرشد کامل نے ایک نگاہ فیض مجھ یرڈالی تو میں نے اپنی منزل حیات کو یالیا۔ (ابیات باکٹ کامل)

ناں رب عرش معلی اُتے، ناں رب خانے کعبے ھو
ناں رب علم کتابیں لبھا، ناں رب وچ محرابے ھو
گنگا تیر تھیں مول نہ مِلیا، مارے پینیڈے بے حسابے ھو
جد دا مرشد پھڑیا بَاھُوؓ، چھٹے گل عذابے ھو
مفہوم: میں نے اللہ تعالیٰ کو تلاش کیا تو معلوم ہوا کہ اللہ یا کا ٹھکانہ نہ ہی عرشِ معلّی پراور نہ ہی

خانہ کعبہ میں ہے۔نہ ہی کتابوں کے مطالعہ میں اور علم حاصل کرنے میں ہے اور نہ ہی مساجد و محراب اور عبادت گاہوں میں ہے اور نہ ہی جنگلوں میں جا کر زہد و ریاضت کرنے میں ہے۔ دراصل اللہ تعالیٰ کا محکانہ مرشد کامل اکمل (صاحب راز) کے سینے میں ہے۔ میں نے جب سے مرشد کا دامن پکڑا ہے تلاشِ حق تعالیٰ کے لیے میری ساری مشقتیں اور پریشانیاں ختم ہوگئ ہیں۔ (ابیات باکھ کال)

سلطان الفقر ششم حضرت تنی سلطان محمد اصغر علی رحمت الله علیه صحبت مرشد کے متعلق فرماتے ہیں:

مرشد کامل کی مجلس میں بیٹھنے سے ول میں محبت الله کابدہ وہت اصغرا کہ حدیث نبوگ ہے:

نبی اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ میں عرض کی گئی کہ کونسا دوست اصفل اور بہتر ہے تو آلپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: جس کا دیدار تمہیں الله کی یا دولائے اور جس کی گفتار تہمارے عمل میں زیادتی کاباعث بنے '' (سلطان الفقر ششم حضرت تی سلطان مجدا صفولی صیات وتعلیمات)

عمل میں زیادتی کاباعث بنے '' (سلطان الفقر ششم حضرت تی سلطان مجدا صفولی صیات وتعلیمات)

عارف بالله مخلص اور صادق ہو، علم صحیح اور ذوق سلیم کا مالک ہو، اس نے منازل سلوک کو کسی مرشو کامل کے ہاتھ پر طے کیا ہو، طریقت کے داستہ کے بیجی وی اور ماسوئی الله سے فرار کی تعلیم دے ۔ ایش آنے والی مصیبتوں، پریشانیوں اور ہلاکت سے بچائے اور ماسوئی الله سے فرار کی تعلیم دے ۔ ایش کے عیوب کوختم کرے اور جب مجھے اس کاعرفان حاصل ہو جائے تو تو اس سے محبت کرنے گئے اور جب تو گئے اس کاعرفان حاصل ہو جائے تو تو اس سے محبت کرنے گئے اور جب تو گئے اس کاعرفان حاصل ہو جائے تو تو اس سے محبت کرنے گئے اور جب تو گئے اس کاعرفان حاصل ہو جائے تو تو اس سے محبت کرنے گئے اس طرح وہ محقی اللہ تعالیٰ تک پہنچا دے گئے اور سے کھورت کو بھی نہی کی جب آنوری میں نیکی چاہو نہیں کرے گا اور سے کھورت کی گئے اور کی میں نیکی چاہو نہیں کرے گا اور سے کھورت کی گئے اور کی میں نیکی چہن کرے گئے اور کہ کھورت کرنے گئے اور کورہ کھی اللہ تعالیٰ تک پہنچا دے گئے۔ ''

- علی بن عثمان جوری المعروف حضرت داتا گنج بخش رحمته الله علیه فرماتے ہیں" پیرِ کامل کی صحبت اور غلامی کے بغیر کوئی شخص صوفی اور عارف بالله نہیں بن سکتا۔" (کشف الجوب)
- عضرت امدادالله مهاجر على رحمته الله عليه فرمات بي كه توحيد، رسالت، عقائد، زبدوتقوى، مكاشفات، ذكر، اذكاروغيره كى در تنگى كے ليے شيخ كامل كا مونا ضرورى ہے اور راوسلوك كا ايك سفر

بھی شخ کے بغیر طے کرناممکن نہیں۔فرماتے ہیں خواہ کتنا بی زاہداور عابد کیوں نہ ہووہ شیطان کے بھی شخ کے بغیر طے کرناممکن نہیں ۔فرماتے ہیں کہ کسی شخ کامل بھندوں سے نہیں نیج سکتا، بیعلم سلسلہ وار بزرگوں سے چلا آرہا ہے فرماتے ہیں کہ کسی شخ کامل سے ذکر کا صحیح طریقہ سیمنا نہا بیت ضروری ہے کیونکہ بیطریقہ سیمنہ بسینہ چلا آرہا ہے اور اس تعلیم کی ابتدارسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم سے شروع ہوتی ہے اور شخ کامل نائب رسول ہوتا ہے اور مراوعت میں اس بات پر بہت زور دیا مریدین کوراوع ق بیزہیں اس کا بیر شیطان ہوتا ہے۔ آپ نے اپنی تعلیمات میں اس بات پر بہت زور دیا ہے کہ جس کاکوئی بیزہیں اس کا بیر شیطان ہوتا ہے۔ (شائح المادیہ)

الله تعالی نے سیدناغوث الاعظم شخ عبدالقادر جیلانی سے فرمایا کہ اگرتم مخلوق پر شفقت کروتو تمہارے لیے طوبی ہے۔ طوبی سے مراد تمہارے لیے طوبی ہے۔ طوبی سے مراد مرطرح کی خوشحالی ، عیش وعشرت اور خوشی ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

اللّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصّٰلِحْتِ طُونِي لَهُمْ وَحُسْنُ مَاٰبٍ ٥ (سورة الرعد 29)
ترجمہ: جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کرتے رہے ان کے لیے طوبی (عیش وسرت) ہے اور وہ
عدہ ٹھکا نہ ہے۔

اللہ تعالیٰ مخلوق پر بہت مہر بان ہے اور اس نے سب کو بخشے اور ان کی خطا و کی کورگر رفر ماکر ان پر شفقت فر مانے کے بہت سے وسلے پیدا کرر کھے ہیں کیونکہ وہ چاہتا ہے کہ سی صورت ہی ہی لیکن انسان اللہ کی طرف مائل ہو جائے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن میں جنت اور اس کی نعمتوں کا تذکرہ کر کے انسان کواپی طرف متوجہ کیا ہے اور اپنے عذاب اور جہنم کی وعید کے ذریعے متنبہ کر کے بیان کو اپنی طرف متوجہ کیا ہے اور اپنا دیدار اور قرب کی خوشخری دے کر بھی اپنی طرف کے بھی اپنی طرف مائل کیا ہے اسان پر مخصر ہے کہ وہ کوئی بھی طریقة استعال کر لے لیکن اللہ کے قرب اور اس کی منس اس کی بخشش اور عطا کے بہانے ہیں۔ انسان خطاو اس کا بیٹلا ہے اور برائی کی طرف مائل بھی جلد ہو جاتا ہے لیکن احساس ہونے پر اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرتا ہے اور تو بہ کرتے ہوئے اپنی خطاو اس پر معافی کا طلبگار ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات

#### وَهِ وَهِ الرسالة الغوشيه ﴿ 249 ﴿ 249 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ و249 ﴿ الرسالة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة المرا

بہت ہی شفیق ومہربان ہے اس لیے وہ سب کومعاف فرما دیتا ہے جاہے کوئی دیر سے اس کی طرف رجوع کرے یا جلد تو بہ کا دروازہ بہر حال کھلا ہوا ہے۔

حضرت صفوان بن عسال سے روایت ہے کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے ارشاد فرمایا مغرب میں ایک کھلا دروازہ ہے اس کی چوڑائی سترسال کی مسافت ہے۔ بید دروازہ توبہ کے لیے مغرب میں ایک کھلا دروازہ ہے اس کی چوڑائی سترسال کی مسافت ہے۔ بید دروازہ توبہ کے لیے ہمیشہ کھلا رہے گا جب تک سورج ادھر سے نہ نکلے۔ جب سورج ادھر سے نکلے گا تو اس وقت کسی مخص کا جواس سے پہلے ایمان نہ لایا ہویا ایمان لا کرکوئی نیکی نہ کمالی ہواس کا ایمان لا ناکسی کام نہ آگا۔ (ابن ماجہ۔ 4070)

کی سیّدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنهٔ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا زانی زنا کے وقت مومن نبیں رہتا، چور چوری کے وقت مومن نبیس رہتا، شرائی شراب پیتے وقت مومن نبیس رہتا۔ شرائی شراب پیتے وقت مومن نبیس رہتا ۔ لیکن تو بہ کا دروازہ اس کے بعد بھی کھلا ہے۔ (ابوداؤد۔4689، منداحہ 6644) (دونوں احادیث کے رادی سیّدنا ابو ہریرہ ہیں)

فقیرِ کامل چونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات میں فنا ہو چکا ہوتا ہے اس کے اللہ تعالیٰ کی تمام صفات کا مظہر ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی الا تعداد صفات میں سے عفوا ور درگزر کی صفت بہت اہم ہے جس کے ذریعے اللہ تعالیٰ انسانوں کی غلطیوں، خطاؤں اور گنا ہوں سے درگزر فرما تا ہے اور اپنی صفتِ رؤف اور صفتِ رحیم کے تصرف سے مخلوق پر شفقت اور رحم فرما تا ہے۔ فقیر کامل بذاتِ خود اللہ تعالیٰ کی محت اور رحم فرما تا ہے۔ فقیر کامل بذاتِ خود اللہ تعالیٰ کی محت اور رحم فرما تا ہے۔ فقیر کامل مجہانوں کے واسطے مقرر فرما تا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام کو تمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجاار شا دِہاری تعالیٰ ہے:

المنظم المراد المنطق الله المنطق الله المنطق الله المنطق الم

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 250 ﴿ تَرْجِيهِ وَثَرُرٌ لَ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 250 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ إِنَّهُ ال

متصف ہوتا ہے اسی لیے وہ مخلوق پر شفقت فرما تا ہے اور انہیں کبھی آزار نہیں پہنچا تا بلکہ ان کے لیے مغفرت اور اللہ کی رحمت کا وسیلہ ہوتا ہے۔ حضرت بنی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

فقیر کامل وہ ہے جو ظاہری و باطنی طور پر صاحب گنج ، صاحب تصور اور صاحب تصرف ہو اور ہر قوت کا حامل ہو لیکن پھر بھی مخلوق کو تنگ نہ کرے بلکہ ان کی ملامت برداشت کرے اور ان کا بوجھ اٹھائے۔ (کلیدالتو حید کلار)

پانقو ہر کہ بیند عین را عفو العباد اللہ عنو العباد عارفان از عفو باطن شد آباد

ترجمہ: باھُو جوعیں حق دیکھ لیتا ہے وہ لوگوں کی خطاؤں سے درگز رکرتا ہے کیونکہ عارفین عفو کی صفت سے اپنے باطن کوآ بادکرتے ہیں۔(کلیدالتوحید کلاں)

فقیر کامخلوق میں فقر کافیض عام فرمانااس کی شفقت کی بہترین صورت ہے کیونکہ وہ چاہتا ہے کہ تمام انسان طالب مولی بن کرفقر کی راہ اختیار کریں اور اپنا مقصد حیات یعنی معرفت اللی حاصل کر کے دنیا کی امتحان گاہ سے فلاح یافتہ رخصت ہوں۔ پس فقر میں اللہ تعالیٰ کا دیدار بھی ہے اور اس کا قرب و وصال بھی ، جے اللہ تعالیٰ کا وصال مل جائے اس سے بڑھ کرفعت کیا ہو سکتی ہے۔ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے ارشاد فرمایا:

ترجمہ: جو محض کسی شے کی طلب کرتا ہے وہ اس میں بھی بھلائی نہیں پاتا جو محض اللہ کی طلب کرتا ہے اس کے لیے سب کچھ ہے۔

پس جے مولی مل گیا اسے سب کچھل گیا۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظم رضی اللہ عنه کو طوفی کی بشارت دی کہ مخلوق کی خطاؤں اور گنا ہوں سے درگز رکر واور ان پر شفقت کرو۔ سیّد ناغوث الاعظم شیخ عبد القادر جیلائی رضی اللہ عنهٔ کے اعلیٰ ترین مقام ولایت میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں۔ نہ صرف یہ کہ آپ از ل سے اس مقام پر فائز سے بلکہ اس دنیا میں آکر بھی آپ

نے شدید ترین مجاہدات اور عبادات کیں۔ اس اعلیٰ مقام کے باوجوداللہ انہیں طوبیٰ کی بشارت اس سے شفقت کریں۔ اس سے شرط کے ساتھ دے رہا ہے کہ وہ اللہ کی مخلوق سے درگزر کریں اور اس سے شفقت کریں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ کواپی مخلوق سے کس قدر محبت ہے۔ کوئی خواہ کس قدر عبادات کرے، اعلیٰ مقام پر پہنچ جائے اگر وہ اللہ کی مخلوق کو تکلیف پہنچائے گا تو اللہ کواس سے کوئی غرض نہیں۔ یہاں مخلوق کی کارہ انسان ہویا گیا ہے نہ کہ مومن و مسلمان کا یعنی خواہ کا فرہویا مسلمان، نیک ہویا گناہ گار، انسان ہویا جانورسب پر شفقت کرے۔ جیسا کہ حضور علیہ الصلوق والسلام نے ارشاد فرمایا در بیاں تنام جہانوں سے مرادان جہانوں میں در بین تنام جہانوں سے مرادان جہانوں میں رہے والی مخلوقات بھی ہیں۔

عضرت الومسعود بدری رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ میں اپنا ایک غلام کوچا بک سے مارر ہاتھا کہ اچا تک میں نے پیچھے سے ایک آوازشی اے ابومسعود جان لوا میں غصے کی وجہ سے وہ آواز بیچان نہ سکا۔ جب وہ آواز دینے والا میرے قریب ہوا تو میں نے پیچانا کہ وہ حضور علیہ الصلوٰ قو السلام تھے اور آپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم فر مار ہے تھے اے ابومسعود جان لوا اے ابومسعود جان لوا اے ابومسعود جان لوا اے ابومسعود جان لو۔ حضرت ابومسعود بیان کرتے ہیں کہ میں نے اپنے ہاتھ سے چا بک پھینک دیا۔ آپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا ''اے ابومسعود اُبیان کرتے ہیں کہ میں نے عرض کی میں آئندہ کسی غلام کو سے زیادہ قادر ہے''۔ حضرت ابومسعود اُبیان کرتے ہیں کہ میں نے عرض کی میں آئندہ کسی غلام کو شہیں ماروں گا۔ (سنن ابوداؤد۔ 5159)

عضرت عبداللہ بن جعفر رضی اللہ عند بیان کرتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک انصاری کے باغ میں داخل ہوئے تو وہاں ایک اونٹ تھا۔ جب اس نے حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کودیکھا تو رو پڑا۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کے پاس تشریف لے گئے اور اس کے سر پر دستِ شفقت پھیرا تو وہ خاموش ہوگیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دریافت فرمایا کہ اس اونٹ کا مالک کون ہے؟ یکس کا اونٹ ہے؟ انصار کا ایک نوجوان حاضر ہوا اور عرض کی یارسول

#### 

الله! بياون ميرا ب- آپ سلى الله عليه وآله وسلم في فرمايا كياتم اس بي زبان جانور كمعالم عين الله الله الله عنهين ورت جس كا الله في تهين ما لك بنايا ب- اس اونث في مجملات كالله عنه الله واكر و واقعات بي - تاريخ السيان كنت بي وقعات مين - تاريخ السيان كنت واقعات مين - تاريخ السيان كنت واقعات مين موكى به كه حضور عليه الصلاة والسلام نه صرف انسانون پر بلكه ديگر مخلوقات برجمي واقعات مين بلكه ديگر مخلوقات برجمي انتها شفقت فرمايا كرتے تھے۔

#### \*\*\*

قَالَ لِي يَا غَوْكَ الْاَعْظَمُ جَعَلْتُ فِي النَّفْسِ طَرِيْقِ الزَّاهِدِيْنَ وَجَعَلْتُ فِي الْقَلْبِ طَرِيْقَ الْعَارِفِيْنَ وَجَعَلْتُ فِي الرُّوْحِ طَرِيْقِ الْوَاقِفِيْنَ وَجَعَلْتُ التَّفْسِي مَحَلَّ الْأَحْرَادِ وَقُلُوبُ الْأَحْرَادِ قُبُورُ الْأَسْرَادِ ترجمہ: الله تعالیٰ نے مجھ سے فرمایا "اے غوث الاعظم"! میں نے زاہدین کے لیے نفس میں راستہ بنایا، عارفین کے لیے قلب میں راستہ بنایا، واقفین کے لیےروح میں راسته بنا یا اورخود کواحرار کامحل بنا یا اوراحرار کے قلوب اسرار کے مدفن ہیں۔'' شرح: الله تعالی نے جس طرح ہرانسان کومختلف بنایا اسی طرح ہرانسان کی طلب بھی مختلف ہوتی ہے۔ کوئی دنیاوی شان وشوکت کا طلبگار ہوتا ہے تو کوئی عاقبت میں اچھے مقام ومرتبے کا خواہشمند اور کوئی دنیا اور آخرت دونوں میں اللہ تعالی کے قرب کا خواہاں ہوتا ہے۔ ہر شخص اپنی طلب اور جاہت کے مطابق عمل کرتا ہے جاہے وہ دنیا کے لیے ہو یا اللہ کے لیے۔ تاہم اللہ تعالی کے قرب کے لیے بھی ہرانسان کی طلب اور جا ہت مختلف ہوتی ہے۔ کسی کے اندر جذبہ اور شوق زیادہ ہوتا ہے اور کسی کے اندر کم کوئی ملکوت پر بہنچ کر ہی رک جاتا ہے اور کوئی جبروت پر بہنچ کر بھی بیقرار رہتا ہاور ہرلحہ هَلُ مِنْ مَّنِيْدِ لِعِن كيامزيد كھے، يكارتار ہتا ہاوروحدت تك بيني كرجب تك وصال حاصل نہیں کر لیتا تب تک اسے سکون نہیں ملتا۔ ایسے ہی لوگوں کے متعلق حضور علیہ الصلوة والسلام نے ارشاد فر مایا:

السَّكُونُ حَرَامٌ عَلَى قُلُوبِ الْأَوْلِيَاءُ

ترجمہ:اولیا کے قلوب پرسکوت حرام ہے۔

یعنی وہ کسی بھی مقام پرنہیں رکتے بلکہ وہ آگے ہی آگے بڑھتے رہتے ہیں۔ جب حضور علیہ الصلاۃ والسلام سفرِ معراج پر روانہ ہوئے تو آپ کوتمام کا نئات کا مشاہدہ کروایا گیا، جنت و دوزخ دکھائی گئی اور ملکوت و جبروت سے گزارا گیا، عرش کا دیدار کیا اوراس کی گفتگوسی کیکن آپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے کسی جانب دھیان نہیں دیا بلکہ اپنی منزل یعنی حضورِ حق کی طرف متوجہ رہے اور آگے برط سے دہے۔ اسی کیفیت کے متعلق اللہ تعالی قرآن میں ارشاد فرما تا ہے۔

مَاضَلَ صَاحِبُكُمُ وَمَاغَوٰى (سورة النجم\_2)

ترجمه:تمهارےصاحب نه راه بھولے نه راه سے بھلے۔

اس سے مراد بیہ ہے کہ حضور علیہ الصلوة والسلام نے ہرشے کا مشاہدہ ضرور کیالیکن کی کے ساتھ مشغول نہیں ہوئے بلکہ اپنی توجہ اور دھیان اللہ کی جانب ہی مبذول رکھا کیونکہ اس رات محب اور محبوب ایک دوسرے سے ملنے کے مشتاق تھے۔

ایک مسلمان جب الله کی طرف سفر شروع کرتا ہے تو اپنی ہمت اور شوق کے مطابق ہی منزل پاتا ہے۔ پچھ من ملکوت تک رسائی حاصل کرتے ہیں اور وہاں مثالی اجسام کود یکھنے میں اور لور محفوظ کے مطالعہ میں مشغول ہوجاتے ہیں۔ پچھ کی ہمت عالم جبروت تک پہنچنے میں ہی تمام ہوجاتی ہے اور بہت کم ہوتے ہیں جن کا جذبہ اور عشق پہاڑوں سے بھی زیادہ مضبوط ہوتا ہے اور وہ کسی مقام و منزل پررکے بغیر لاھوت لا مکان میں پہنچ کر الله کی ذات سے مل جاتے ہیں۔ پچھ میں نفس کا غلبہ زیادہ ہوتا ہے اور کہ چھا آئینہ قلب مرشد کی صحبت کی بدولت صاف ہو چکا ہوتا ہے جبکہ بعض لوگ مزید روحانی ترقی پاکراپنے تجابات دور کر چکے ہوتے ہیں۔ پس ہر شخص اپنی طلب اور شوق کے مزید روحانی ترقی پاکراپنے تجابات دور کر چکے ہوتے ہیں۔ پس ہر شخص اپنی طلب اور شوق کے

مطابق الله تعالی کی طرف عروج کرتا اوراس کی معرفت حاصل کرتا ہے۔اسی لیے الله تعالیٰ نے سیّدناغوث الاعظم شخ عبدالقادر جیلانی رضی الله عنهٔ سے فرمایا کہ زاہدوں کے لیے نفس میں راستہ ہے۔ ہے، عارفین کے لیے قلب میں اور واقفین کے لیے روح میں راستہ ہے۔

زاہد زہدکرنے والے کو کہتے ہیں اور زہدسے مراو ہے کسی شے سے الگ ہونا یا کسی شے سے بے رغبتی ہونا یا کسی شے کو ناپسند کرتے ہوئے اسے ترک کر دینا۔ اولیا کرام کے حالاتِ زندگی کا مطالعہ کریں تو ان کے زہد کے کثیر واقعات پڑھنے کو ملتے ہیں جنہوں نے اپنی زندگی کا طویل حصہ زہدور میاضت میں گزارا۔ سالہا سال چلہ شی کی ، روزے دکھے، رات رات بھر جاگ کرعبادات کیس، فاقہ شی کی ، دنوں کیا بلکہ ہفتوں کھائے ہے بغیر گزارے ، کہیں ایک ٹانگ پر کھڑے ہوکر رات بھر نماز ادا کرتے رہے تو کہیں کنووں میں الٹے لئک کروخا کف پڑھتے رہے۔ ہرشے سے کنارہ کشی کرتے ہوئے خلوت اختیار کی اور مجردی کی زندگی گزاری۔

زہدہم کے ساتھ کیا جاتا ہے اور زہدی ضرورت اس وقت پیش آتی ہے جب نفس پر شہوات کا غلبہ مواور نفس سرکتی پر مائل ہو۔ پس نفس کے بے قابو گھوڑے کو قابو کرنے اور اسے اپنا مطبع وفر ما نبر دار بنانے کے لیے لوگ زہد دریاضت کرتے تھے اور اس مقصد کی خاطر خلوت اختیار کرتے تھے اور ہر چیز سے منہ موڑ کر اور لا تعلق ہ اختیار کر کے جنگلوں اور بیابا نوں کا رُخ کرتے تھے جہاں کثر سے عبادت اور ورد وظا کف اور چلکتی سے اور نفس کو اس کی خواہشات، شہوات اور لذات سے دور کر کے بنامطبع وفر ما نبر دار بہوتا تھا اور اس پر شہوات کا غلبہ کم یا بالکل ختم ہوجاتا تھا تب ان کو مکا شفات حاصل ہوتے تھے۔ زہد وریاضت کرنے والے صرف ملکوت تک ہی پہنچ پاتے ہیں اس سے آگے ان کے لیے بردھنا ناممکن ہے۔ کرنے والے صرف ملکوت تک ہی پہنچ پاتے ہیں اس سے آگے ان کے لیے بردھنا ناممکن ہے۔ اس کے متعلق اللہ تعالی نے سیدناغوث الا تعظم سے فر ما یا کہفس میں زاہدین کے لیے داستہ ہے۔ اس کے متعلق اللہ تعالی نے سیدناغوث الا تعلق کے ساتھ ریاضت کی تلواروں سے لڑواور ریاضت سے کہ آدمی کم کھائے ، کم سوئے اور بھتر یو خرورت ہولے اور لوگوں کی ایذا پر صبر کرے ۔ کم کھائے ، کم سوئے اور بھتر یو خرورت ہولے اور لوگوں کی ایذا پر صبر کرے ۔ کم کھائے ۔ کم کھائے ، کم سوئے اور بھتر یو خرورت ہولے اور لوگوں کی ایذا پر صبر کرے ۔ کم کھائے ۔ کم کھائے ، کم سوئے اور بھتر یو خرورت ہولے اور لوگوں کی ایذا پر صبر کرے ۔ کم کھائے ۔ کم کھائے کہ کم سوئے اور بھتر یو خرورت ہولے اور لوگوں کی ایذا پر صبر کرے ۔ کم کھائے کہ کم سوئے اور بھتر یو خرورت ہولے اور لوگوں کی ایذا پر صبر کرے ۔ کم کھائے کہ کم سے کہ آدمی کم کھائے کہ کم سے کہ آدمی کم کھائے کہ کم سے کہ اور کو کھوں کو خرورت کو کھائے کہ کم سے کہ کہ کو بیان کو کم کھائے کہ کم سے کہ کہ کو کو کو خرورت کو کھوں کو کھوں کے کہ کو کھی کے کہ کو کو کھوں کو کی کھی کو کھوں کی ایک کی ایک کو کھوں کے کہ کو کھوں کے کہ کو کھوں کو کھ

سے شہوت ختم ہوجاتی ہے، کم سونے سے ارادہ ونیت میں صفائی آتی ہے، کم ہولنا آفتوں اور فتنوں

سے نیجنے کا سبب بنتا ہے اور لوگوں کی افتوں پر صبر کرنے سے منزلِ مقصود تک پہنچنے میں کا میابی ملتی

ہے۔ آدمی کے لیے سب سے دشوارگز ارامرافیت کے وقت خل اور مصیبت کے وقت صبر ہے۔

بہرحال جب شہوتیں جنم لیس یا لغوگوئی کی لذت اور حلاوت جوش میں آئے تو اس وقت کم خوابی کی
میان سے کم خوری کی تلوار تکا لے اور خاموثی کے ہاتھوں سے وہ کاری ضرب لگائے کہ فس اپنے
مظالم سے ہاز آجائے اور اس کے فتنے سرد پڑجا ئیں اور دل شہوت کی آلائٹوں سے پاک وصاف
ہوجائے۔ آگفس کے ساتھ بیسلوک کیا گیا تو وہ پاک وصاف، منور اور ہاکا پھلکا ہوجائے گا، خیر
کے میدان اس کے راستے ہوں گے، طاعات کی وادیاں اس کی گزرگا ہیں ہوں گی اور وہ ان
میدانوں اور وادیوں میں اس طرح دوڑے گا جس طرح گھوڑ اہموار زمین پر سریٹ دوڑ تا ہے یا
اس طرح محوز ام ہوگا جس طرح بادشاہ چن کی سیر کرتا ہے۔ (احیاء العلوم جلد سوم)

کی بن معاذ رازی میر می فرمایا کرتے تھے کہ انسان کے تین وشمن ہیں و نیا، شیطان اور نفس دنیا سیطان اور نفس دنیا سے ذریعے غلبہ کرواورنفس کو شہوتیں ترک کر کے مغلوب کرو۔(احیاءالعلوم جلد سوم)

عارف اسے کہتے ہیں جوعر فان رکھنے والا ہولیعنی اللہ تعالیٰ کی پہچان اور معرفت رکھنے والا ۔سلطان العاشقین حضرت بخی سلطان محرنجیب الرحمٰن مدخلہ الاقدس فرماتے ہیں:

وہ انسان یا طالب جود پر ار النی میں غرق ہوا ور مجلس محمدی سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حضوری اسے حاصل ہوا ور تمام عبادات اللہ تعالیٰ کود کی کرکرتا ہووہ عارف ہوتا ہے۔ (سمس الفقرا) عارفین کے لیے اللہ تعالیٰ کی ذات تک چنچنے کا راستہ قلب میں ہے۔قلب کے متعلق وضاحت سے بیان کیا جا چکا ہے کہ قلب انسان کا باطنی وجود ہے یا اسے حقیقی انسان بھی کہا جاسکتا ہے۔ اسی قلب کے تئیز میں انسان اللہ تعالیٰ کی ذات کے جلوے د کھ سکتا ہے۔ لیکن قلب میں حق تعالیٰ کی ذات کے جلوے د کھ سکتا ہے۔ لیکن قلب میں حق تعالیٰ کی ذات کے جلوے د کھ سکتا ہے۔ لیکن قلب میں حق تعالیٰ کی ذات کے جلوے د کھ سکتا ہے۔ کے در مرشد کامل اکمل دات کے جلوے د کے جو کہ مرشد کامل اکمل

کی را ہنمائی اور صحبت سے ہی ممکن ہے۔ یعنی جو مرشد کامل اکمل کی صحبت سے مستفید ہوکرا پنے نفس کے غلبہ کوتوڑ چکا ہواور تزکید فنس کے بعد قلب کے تصفیہ کے مرحلے میں ہواور اللہ تعالی کی ذات کاعرفان رکھتا ہو وہ ہی عارف ہے۔ جنہیں مرشد کامل کی صحبت میسر آجائے انہیں نفس کو قابو و مطیع کرنے کے لیے جنگلوں میں جانے ،الٹے لئک کر چلے یاریاضتیں کرنے کی ضرورت نہیں رہتی مطیع کرنے کے لیے جنگلوں میں جانے ،الٹے لئک کر چلے یاریاضتیں کرنے کی ضرورت نہیں رہتی بلکہ مرشد کی پُرخلوص خدمت ہی ان کا مجاہدہ ہے اور مرشد اپنی نگاہ سے ہی ان کے ففس کا تزکیہ کرتا ہے۔ اس کے لیے اگل مرحلہ اپنے قلب کے آئینہ کوشفت کی مشل صیقل کرے اس میں حق تعالی کے ہمال کے جلوے و کھنا ہے۔ یعنی پہلے دیدار اور پھر قرب و وصال ۔ اس کے متعلق حضرت بخی سلطان باحکور حمت اللہ علیہ فرماتے ہیں:

دل کر صیقل شیشے وانگوں باھو ، دور تھیون گل پردے ھو یعنی اپنے قلب (دل) کوششے کی مثل صاف کرنے پر بی تمام پردے اور جابات دور ہوں گے جو قلب کے اوپر پڑے ہوئے ہیں اور طالبِ مولی اور اللہ کے در میان حائل ہیں۔ان جابات کے دور ہوتے ہی اللہ کی ذات نظر آجائے گی۔

عارف کی رسائی عالم لاهوت تک ہوتی ہے لیکن اللہ کا دیدار جروت کے آخری کنارے جو کہ لاهوت کی ابتدا ہے متعلق اللہ تعالیٰ نے لاهوت کی ابتدا ہے متعلق اللہ تعالیٰ نے ارشاد فر مایا:

☆ وَهُوَ بِالْأُفْقِ الْأَعْلَى (سورة النجم-7)

ترجمہ: اور وہ (یعنی محرصلی الله علیه وآلہ وسلم شب معراج عالم مکاں کے) سب سے او نیچ کنارے پر تھے۔

جروت كامطلب بي بي يا جوڑنے والا جروت عالم خلق اور عالم امر كوجوڑنے والا بي يعنى ان كے درميان واقع ہے۔ اسى مقام پر سدرة المنتهٰى ہے۔ اس كے متعلق سيّد عبد الكريم بن ابراہيم الجيلى رحمته الله عليه فرماتے ہيں:

سدرۃ المنتہیٰ اس وجود کی حدہ جہاں مخلوق کے لیے سیرالی اللہ (اللہ تک سیر) کاسفرختم ہو جاتا ہے۔ اس کے آ گے سوائے اس مرتبہ کے جوصرف حق تعالیٰ کے لیے مخصوص ہے اور کوئی مرتبہ نہیں ہے۔ مخلوق کو وہاں قدم رکھنے کی کوئی مجال نہیں اور نہ ہی اس مقام سے آ گے جانا مخلوق کے لیے مکن کیونکہ مخلوق کیہاں پس جاتی ہے اور مٹ جاتی ہے اور نیست و نا بود ہو جاتی ہے وہاں اس کا کوئی وجو دنہیں رہتا۔ جرائیل کے قول میں اس کی طرف اشارہ ہے جو حضور علیہ الصلوۃ والسلام سے انہوں نے عرض کیا تھا کہ اگر میں ایک بالشت بھی آ گے بردھوں گا تو جل جاؤں گا۔ (انسانِ کال)

جرائیل علیہ السلام اسی مقام سے پیغام وحی وصول کرتے تھے اور انبیا تک پہنچاتے تھے اور اسی مقام کے سے اور اسی مقام کے سب سے او نچ کنارے پر یعنی وہ انتہا جہاں سے عالم لاھوت کی حد شروع ہوتی ہے، حضور علیہ الصلاق والسلام نے اللہ تعالی کا دیدار کیا۔ارشا دِباری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَقَالُ رَاهُ نَزُلَةً أُخُرى ﴿ عِنْدَسِلُرَةِ الْمُنْعَلَى ﴿ عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَى ﴿ (سورة الْجَمْ ـ 15-15)

ترجمہ: اور بے شک انہوں نے اس (جلوہ حق) کو دوسری مرتبہ (پھر) ویکھا۔سدرہ المنتہیٰ کے پاس۔اس حنت ماویٰ ہے۔ پاس۔اس کے پاس جنت ماویٰ ہے۔

اورحضورعليه الصلوة والسلام في بهي ارشا وفر مايا:

النَّوْنَ وَأَيْتُ رَبِّي فِي قَلْبِي اللهِ اللهِيَّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

ترجمه: میں نے اپنے قلب میں اپنے رب کودیکھا۔

حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے نہ صرف ظاہری آنکھوں سے شبِ معراج حق تعالیٰ کا دیدار کیا بلکہ باطنی طور پر قلب میں بھی دیکھا۔ صرف یہی نہیں بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہر لمحہ اللہ تعالیٰ کے مشاہدہ میں مشغول رہتے تھے۔ پس اللہ کی معرفت حاصل کرنے والا عارف طالب مرشد کامل الکہ محبت سے مستفید ہوکرا پنے قلب کا تصفیہ کروا تا ہے اور اس قلب میں اللہ تعالیٰ کی ذات

# وَ الرسالة الغوشيه الرسالة الغوشيه المربع المرسالة الغوشيه المربع المربع

کے جلوے دیکھتا ہے اس لیے اللہ تعالی نے سیّدناغوث الاعظم سے فرمایا کہ میں نے عارفین کے لیے قلب میں راستہ بنایا۔

جب عارف جروت کی انتها کی اللہ تعالیٰ کا دیدار کر لیتا ہے اور اپنے شوق اور عشق کے باعث ترقی کرتا ہوا عالم لاھوت تک رسائی حاصل کر کے اللہ تعالیٰ کا قرب پالیتا ہے تو اللہ کی ذات میں فنا کا سفر کرتا ہے۔ اسے عارف اللہ بھی کہتے ہیں۔ جس کے متعلق میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت بنی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدخلہ الاقدس فرماتے ہیں:

اللہ ہے۔ (منس الفقرا) عارف اللہ ہے جواللہ تعالیٰ کی ذات میں فنا ہوکراپی ہستی ختم کرچکا ہو۔ یہ مقامِ فنافی اللہ ہے۔ (منس الفقرا)

فنا کے بعد بقا کامقام آتا ہے۔جس میں انسان اللہ تعالیٰ کی صفات سے متصف ہوتا ہے اور کامل انسان بن کر مندِ تلقین وارشاد پر فائز ہوتا ہے۔اسے ہم واقف کہتے ہیں۔ دیدار میں دوری اور دوئی ہوتی ہے جیسے کسی کو دکھے لینے سے اس کی ذات سے واقفیت مراد نہیں لی جا سکتی اسی طرح اللہ تعالیٰ کی ذات کو دکھے لینا اس کی ذات سے واقفیت کا شوت نہیں ہے۔جواللہ کی ذات میں فنا ہوکر بقا کا سفر شروع کرتا ہے وہی اللہ تعالیٰ کی ذات سے واقفیت حاصل کرتا ہے یعنی جس قدر بقا کا سفر سے ہوتا جائے گا۔عارف تو محض دیدار کی طے ہوتا جائے گائی قدر اللہ کے اسرار سے آگاہی حاصل ہوتی جائے گی۔عارف تو محض دیدار کی صدتک محدود ہوتا ہے لیکن واقف کی رسائی اسرایا اللی تک ہوتی ہے۔حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام جب سفر معراج میں جبروت سے آگے بڑھ کر حضور حق میں بہنچ اور اللہ کا مشاہدہ کیا تو اس کے متعلق سفر معراج میں جبروت سے آگے بڑھ کر حضور حق میں بہنچ اور اللہ کا مشاہدہ کیا تو اس کے متعلق اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے:

ترجمہ: پھروہ (ربّ العزت اپنے حبیب محرصلی الله علیہ وآلہ وسلم سے ) قریب ہوا اور پھراور زیادہ قریب ہو

لے جروت کی انتہاہے مراد لاھوت کی ابتداہے۔

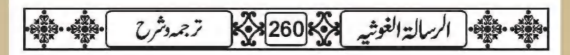
گیا۔ پھر(حق تعالی اور حبیب خدامیں) دو کمانوں کا فاصلہ رہ گیا یا (انتہائے قرب میں) اس سے بھی کم۔
پس (قرب کی اس انتہا پر) اس نے اپنے بندے پر وحی فرمائی جو بھی وحی فرمائی۔ (حضور علیہ الصلاۃ والسلام کے) دل نے اس کے خلاف نہیں جانا جو انہوں نے (اپنی آتھوں سے) دیکھا۔
مندرجہ بالا آیت میں ''وحی فرمائی جو بھی فرمائی'' سے مراد ہے کہ اللہ تعالی نے حضور علیہ الصلاۃ والسلام کو اپنے ایسے اسرار سے مطلع فرمایا جو نہ عوام کے لیے ہیں نہ خواص کے لیے بلکہ صرف ان کے لیے جو مقام قرب تک پنچے اور اللہ خود انہیں ان اسرار سے واقف فرمائے۔ اس فرمان سے یہ کھی مراد ہے کہ قرب و وصال کے اس انتہائی مقام پر محب و مجبوب میں راز و نیاز ہوئے اور اسرار سے آشنائی عاصل ہوئی بلکہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا:

کے شبِ معراج مجھے اللہ تعالیٰ نے (پورا) قرآن بھی تعلیم کر دیا اور جو (بعد میں) جرائیل مجھ پر قرآن لے کرنازل ہوتے تھے تو وہ مجھے قرآنِ مجیدیا دولاتے تھے اور مجھے وہ علم بھی دیا جس کی تبلیغ میرے سپر دکی گئے۔(المواہب اللدنیہ 5 صفحہ 29)

تاہم عالم وحدت میں یاعالم لاھوت میں اللہ کے اسرار ہے آگاہی صرف دورِح قدی کا ہی اعجاز ہے اسی لیے اللہ تعالیٰ نے سیّدناغوث الاعظم سے فرمایا کہ واقفین کے لیے دوح میں داستہ بنایا۔

یعنی اللہ کی ذات اور اس کے اسرار ہے واقفیت روح کے ذریعے ہی ممکن ہے۔ ناسوتی لباس میں قید روح حیوانی جب مرشد کامل اکمل کی صحبت اور فیض کی بدولت روحانی پرواز کرتی ہے تو پہلے روح حیوانی جب مرشد کامل اکمل کی صحبت اور فیض کی بدولت روحانی پرواز کرتی ہے تو پہلے روح حیوانی کے لباس کو بھی اتار دوج میوانی کے لباس کو بھی اتار دیت ہے جس سے اس کے اندرروحِ قدسی ظاہر ہوتی ہے۔ روحِ قدسی پرکوئی حجاب نہیں ہوتا اس کے نہ صرف اللہ تعالیٰ کی ذات کا دیدار کرتی ہے بلکہ اس کے قرب میں اسرار الہیہ ہے بھی واقف ہوتی ہے۔

جس طرح حضور علیہ الصلوق والسلام جروت سے نکل کر لاھوت میں پہنچے اور پھر وحدت کے اس سمندر میں حق تعالیٰ سے انتہائی قریب ہو گئے ۔ کتنا قریب ہو گئے اس کی کوئی حدمقر رنہیں اور نہ ہی



الله تعالى نے قرآن میں بیان فرمائی۔ اگر کہا جائے کہ حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام الله تعالیٰ کی ذات سے واصل ہو گئے تو بے جانہ ہوگا۔

امام احدرضاخان بریلوی اسی مقام کے متعلق فرماتے ہیں:

وہی ہے اوّل وہی ہے آخر وہی ہے ظاہر وہی ہے باطن اس کے جلوے اس سے ملنے اس سے اس کی طرف گئے تھے

اللہ تعالی نے سیدناغوث الاعظم سے فرمایا کہ میں نے اپنی ذات کواحرار کامحل بنایا۔ احرار حرکی جمع ہے جس کے معنی ہیں وہ شے جو ہرآ لائش اور کدورت سے پاک ہو۔ پس احرار سے مراد وہ لوگ ہیں جو ہر طرح کی مادی آلائشات ، نفسانی کدورتوں اورقلبی کثافتوں سے پاک ہو چکے ہوں اوران کی نورانیت ان کی بشریت پر غالب آچکی ہو۔ بندہ اللہ تعالی کی ذات میں فنا ہوتا ہی اس وقت ہے جب وہ غیر اللہ کی ہرآ لائش سے پاک ہو چکا ہوتا ہے اور ایسا صرف لاھوت لا مکان میں چہنچنے پر ممکن ہے۔ اللہ تعالی کا خود کواحرار کامحل بنانے سے مرادیہی ہے کہ اللہ تعالی وحدت تک رسائی عاصل کرنے والی یا کیزہ اور کامل ہستیوں میں خود جلوہ گر ہوجا تا ہے۔

مير \_ مرشدكريم سلطان العاشقين حضرت يخي سلطان محرنجيب الرحمن مدظله الاقدس فرمات بين:

ارته الهوت وہ ہے جہال تمام عالم نور محمدی میں چھپا ہوا تھا اور اظہار کے لیے بیقرار تھا۔ بیمر تبدالهوت لامکان کا ہے اور بیمر تبہ ہرآ لائش، حدث، شہادت اور کدورت کون و کثافت مکان سے یاک ہے۔ بیمض بحرانوارغیب اور دنیائے اسرار لطیف ہے۔ (مش الفقرا)

روحِ قدسی کے اس مقام پروحدت کے سوا کچھنہیں اور نہ ہی غیر اللہ کسی چیز کی اس مقام تک رسائی ہے۔ اس مقام پراحرار اللہ تعالیٰ نے اسرار پر مطلع ہوتے ہیں جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فر مایا کہ احرار کے وفن ہیں۔

احرار سے مرادانسانِ کامل یا فنافی اللہ بقاباللہ ستیاں ہیں جن کے قلوب میں تمام علم اللی یعنی اللہ کے اللہ کے اسرار موجود ہوتے ہیں جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

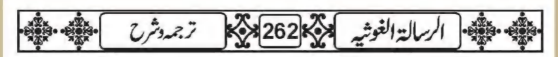
## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [261 ﴿ 261 الرسالة الغوشيه المراكبة الموالية الغوشيه المراكبة الغوشية المراكبة المراكبة الغوشية المراكبة المراكبة

المن المراح المرح المراح المراح

حضرت امام حسین رضی الله عنهٔ کی تصنیف مبار که مرآة العارفین کی شرح میں عنبرین مغیث سروری قادری بیان کرتی ہیں:

انسانِ کامل حضور علیہ الصلوۃ والسلام عین علم اللی ہیں۔ تمام کا تئات کاعلم ان کی ذات میں جوج ہے جس کا اظہار قرآن ، احادیث اور احادیثِ قدی میں ہوا۔ جو بات آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے چودہ سوسال قبل فرما دی سائنس اُسے آج ثابت کررہی ہے۔ بلکہ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بتائی ہوئی بہت ہی باتوں کی تہہ تک سائنس اب بھی نہیں پہنچ پائی البتہ کوشش اور تگ ودومیں مصروف ہے۔ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس علم کامل موجود ہے جوآ ہستہ آ ہستہ کا تئات میں ظاہر ہور ہا ہے جسیا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ''اے مجبوب! ہم نے آپ کے لیے بیرکا تئات مسخر کر دی۔''

آپ صلی الله علیه وآله وسلم ہرز مانے کے انسانِ کامل کی صورت میں موجود اور حاضر ہیں اس لیے آج بھی زمانہ جس علم سے فیضیاب ہور ہاہے وہ آپ صلی الله علیه وآله وسلم بعنی انسانِ کامل کا ہی عطا کردہ ہے۔ آپ صلی الله علیه وآله وسلم کا قلب مبارک علم الله کامحل (گھر) ہے اور آپ صلی الله علیه وآله وسلم کی ذات فلم ہے جس کے ذریعے بیام منتقل ہور ہاہے۔ (ترجہ وشرح مرآة العارفین) علیه وآله وسلم کی ذات فلم ہے جس کے ذریعے بیام منتقل ہور ہاہے۔ (ترجہ وشرح مرآة العارفین) حضور علیه الصلاق والسلام نے خود کو علم کا شہرا ورحضرت علی کرم اللہ وجہہ کو علم کے شہر کا وروازہ قرار ویا۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو علم کے شہر کا فرمان ہے:



اگرمیں سورہ فاتحہ کی شرح لکھوں تو ستر کتابوں میں لکھی جائے۔

ستر کا عدد محض کثرت کی طرف اشارہ ہے ورنہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے صرف بسم اللہ کی تفسیر بیان کرنے میں رات سے سیح کر دی تھی کیکن بسم اللہ کی تفسیر کمل بیان نہ ہوسکی تھی۔ عام لوگ ان اسرار کے تحمل نہیں ہو سکتے اس لیے فقراان کواپنے سینے میں ہی وفن رکھتے ہیں۔ حضور علیہ الصلو قوالسلام نے ارشا وفر مایا:

الْ تُكَلِّمُ كَلَامَ الْحِكْمَةِ عِنْدَالْجُهَالِ الْحُهَالِ

ترجمه: جابلول كے سامنے كلام حكمت بيان ندكرو\_

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنۂ فرماتے ہیں ' میں نے رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے علم کے دو تھیلے سیکھے یعنی دوفتم کاعلم حاصل کیا۔ ایک کو میں نے لوگوں میں پھیلا دیا اگر میں دوسرے علم کو پھیلا وُل تو میرایہ زخرا کاٹ دیا جائے۔ (صحیح بخاری۔120)

امام غزالی رحمته الله علیه نے احیاء العلوم (جلد 4) میں اور شیخ محی الدین ابنِ عربی رحمته الله علیه علیه خوالی عنه کا ایک علیه نظر مان درج کیا ہے: علیہ نے فتو حاتِ مکیہ جلد سوم میں حضرت علی بن حسین (امام زین العابدین) رضی الله تعالی عنهٔ کا ایک فرمان درج کیا ہے:

یارب جوهر علم لو ابوح به لقیل لی انت ممن یعبد الوثنا ولا ستحل رجال مسلبون دهی یرون اقبح ما یاتو نه حسنا رجمہ: علم کے بہت سے جواہر اور راز ایسے ہیں جن کواگر میں ظاہر کردوں تو اے میرے رب! لوگ کہیں گئم بت پرست ہواور مسلمان میرے خون کوطلال مجھیں گےاور میرے خون بہانے کے فیجے امرکونیک خیال کریں گے۔

حضرت سخى سلطان باھور حمته الله عليه فرماتے ہيں:

عارف دی گل عارف جانے، کیا جانے نفسانی ھو میاں محر بخش رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:



#### خاصاں دی گل عاماں اگے نمیں مناسب کرنی مٹھی کھیر پکا محمد کتیاں اگے دھرنی شک کھیر کھیل کھیں

قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ قُلَ لِاَصْعَابِكَ اِغْتَنِمُوْا دَعُوَةً الْفُقَرَآءُ فَانَّهُمُ عِنْدِي وَانَاعِنْدَهُمُ

ترجمہ: مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم !اپنے اصحاب سے کہہ دو کہ فقراکی دعا کوغنیمت جانو کیونکہ دہ میرے نز دیک ہیں اور میں ان کے نز دیک ہوں۔''

شرح: الله تعالى قرآن ياك مين ارشا وفرما تاج:

☆ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِ أَسْتَجِبُ لَكُمْ (سورة المؤن \_60)

ترجمہ: اورتمہارے رب نے فر مایا ہے تم لوگ مجھے دعا کیا کرومیں ضرور قبول کروں گا۔

دعا ہرعبادت کا حاصل ہے۔ ایک مسلمان جب اللہ کی عبادت سے فارغ ہوتا ہے تو وہ اپنی عرضیں اور النجائیں اللہ کے حضور پیش کرتا ہے جو کہ ایک طرح سے اس مسلمان کی بطور مخلوق عاجزی کا اظہار بھی ہے اور اللہ کی قدرت کا اقر اربھی کہ بطور مخلوق انسان بے بس اور لا چارہے جبکہ اللہ تعالی ہرشے پر قادر اور مہر بان ہے اور ہر ضرورت اور طلب پوری کرنے والا ہے۔ جس طرح دنیاوی زندگی میں بھی کسی معروف شخصیت تک رسائی کے لیے کوئی نسبت یا تعلق تلاش کیا جاتا کہ اس خانہ کہ اللہ عالی اور فقر اکا وسیلہ بھی استعال کرنا چا ہے کیونکہ وہ اللہ کے مجبوب بندے ہوتے ہیں جیسا کہ حدیثِ قدسی میں وسیلہ بھی استعال کرنا چا ہے کیونکہ وہ اللہ کے مجبوب بندے ہوتے ہیں جیسا کہ حدیثِ قدسی میں فرمان حق تعالی ہے:

اللهُ عَبَّتِي هَبَّهُ اللهُ قَرَاء

ترجمه: مجھ سے محبت فقرا سے محبت رکھنا ہے۔

یعن فقراسے محبت رکھنا کو یااللہ سے محبت رکھنا ہے اور فقراسے دشمنی اور عداوت اللہ سے دشمنی ہے۔

## ٠﴾ • ﴿ الرسالة الغوثيه ﴿ 264 ﴿ 264 الرسالة الغوثيه المراكة الغوثيه المراكة الغوثيه المراكة الغوثية المراكة الغوثية المراكة الغوثية المراكة الغوثية المراكة الغوثية المراكة ال

سيّدناغوث الاعظم شيخ عبدالقادر جيلانيُّ اپني تصنيف مباركه سرّ الاسرار ميں فقرا كے متعلق فرماتے ہيں:

جو (الله تبارک و تعالی کے ) محبین یعنی فقرائے محبت کرتے ہیں وہ آخرت میں ان کے ساتھ ہوں گے اور اُللہ تبارک و تعالی کے علامت میں ہے کہ انہیں اہلِ الله فقرا کی صحبت (میں رہنے) کی طلب اور لقائے حق تعالیٰ کا اشتیاق ہوتا ہے جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حدیثِ قدسی میں فرمایا:

اللَّهُ وَقُ الْاَبْرَارِ إِلَى لِقَائِنُ وَإِنِّى لَاَشَتُ شَوْقًا إِلَيْهِمُ

ترجمہ: نیکوکارمیرے دیدارے مشاق ہوتے ہیں اور میں اُن (نیکوکاروں) سے بڑھ کران کا مشاق ہوتا ہوں۔ (سڑالاسرار)

حضرت بخی سلطان باھُورجمۃ اللہ علیہ نے اپنی تصنیف مبارکہ کلیدالتو حید کلاں میں فقراکی شان میں بیان کردہ چالیس احادیث تحریر فرمائی ہیں۔ فقراکی شان اور مرتبہ کو واضح کرنے کے لیے ان احادیث میں سے چند تحریر کی جارہی ہیں:

- ایک جانی ہے اور جنت کی چائی فقر ااور مساکین کی محبت ہے اور ان کے لیے کوئی گناہ نہیں کی محبت ہے اور ان کے لیے کوئی گناہ نہیں کیونکہ بیروز قیامت اللہ کے ساتھ بیٹھے ہوں گے۔
- رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے حضرت ابوذر سے فرمایا ''اے ابوذر افقراوہ ہیں جن کا ہنا عبادت، جن کا مزاح تنبیج اور جن کی نیند صدقہ ہے۔ الله تعالی ان کی طرف ایک ون میں تین سومر تبدد یکھتا ہے۔ جو کسی فقیر کے پاس ستر قدم چل کرجائے تو الله تعالی اس کے ہرقدم کے بدلے ستر مقبول جج کا ثواب لکھتا ہے اور جنہوں نے ان فقرا کو مصیبت میں کھانا کھلایا تو وہ کھانا قیامت کے دن ان کی دولت (اجروثواب) میں نور کی مانند ہوگا۔''
- جب قیامت کے دن اللہ تعالیٰ فقر ااور مساکین کوجمع فرمائے گا تو ان سے کہا جائے گا کہ ان لوگوں کی بخشش کرالوجنہوں نے دنیا میں آپ کو کھانا کھلایا یا پانی پلایا یالباس پہنایا یا آپ سے کوئی مصیبت دور کی ۔ پس ان کے ہاتھ پکڑواور جنت میں داخل ہوجاؤ۔

# وَ الرسالة الغوثيه ﴿ 265 ﴿ 265 ﴿ الرسالة الغوثيه ﴿ 265 ﴿ الرسالة الغوثيه ﴿ الرسالة الغوثيه المالة الغوثية المالة المالة المالة المالة المالة المالة الغوثية المالة المال

- فقرااورمساکین کی محبت رسولوں کے اخلاق میں سے ہے اور ان کی مجالس اخلاق متقین میں سے ہے اور ان کی مجالس اخلاق متقین میں سے ہے۔ میں سے ہیں اور ان سے فرار منافقین کی عادات میں سے ہے۔
- اوروہ آ دھا دن پہلے جنت میں داخل ہوں گے اور وہ آ دھا دن پہلے جنت میں داخل ہوں گے اور وہ آ دھا دن پانچ سوسال کے برابر ہوگا۔
  - ان کے لیے اللہ یاک کے پاس خزانے ہیں۔
- الله کام الله کا کلام الله کا کلام ہے۔جس نے ان کے کلام کی اہانت کی گویا اس نے الله کے کلام کی اہانت کی گویا اس نے الله کے کلام کی اہانت کی اور جوفقرا سے دشمنی رکھے گا الله تعالی ان (شمنوں سے نبٹنے) کے لیے کافی ہوگا۔
- اپنی بھوک اور بیاری کے باوجودلوگوں سے واقف نہ ہو ( یعنی سی جا صالت میں مخلوق خدا پر ہے اور فقیر وہ ہے جو اپنی بھوک اور بیاری کے باوجودلوگوں سے واقف نہ ہو ( یعنی سی بھی حالت میں مخلوق کی طرف متوجہ نہ ہو)۔
- اللہ تعالیٰ نے تمام مخلوق کوز مین کی مٹی سے پیدا کیا اور انبیا وفقرا کو جنت کی مٹی سے پیدا کیا۔ کیا۔پس جو بیرچا ہتا ہے کہ وہ اللہ کا حقیقی بندہ بن جائے وہ فقرا کی عزت کرے۔
  - 😸 فقراکی اغنیا کے ساتھ مثال ایسے ہی ہے جیسے لاٹھی کی اندھے کے ساتھ۔
- ان پراللہ کی لعنت ہے جواغنیا کی عزت ان کی غنایت (تواگری) کے باعث کرتے ہیں اور ان پر بھی اللہ کی لعنت ہے جواغنیا کی عزت ان کے فقر کے باعث کرتے ہیں۔ایسے شخص کو آسانوں میں اللہ اور انبیا کا وشمن سمجھا جاتا ہے جس کی نہ کوئی دعا قبول ہوتی ہے اور نہ ہی کوئی حاجت یوری کی جاتی ہے۔
- المستحدث المستحد المستحدث المستحدث المستحدة المستحدة المستحدة المستحدة المستحدة المستحدة المستحدة المستحدة المستحدد المستحدد المستحدة المستحدد الم
- الله تعالی فقراکی طرف ایک دن میں پانچ مرتبه (رحت کی نگاہ ہے) دیکھتا ہے اور ہرنظر میں ان کی سات خطائیں معاف فرما تا ہے۔



- جس نے کسی مومن فقیر کو ناحق اذیت دی تو گویا اس نے کعبہ کومنہدم کیا اور ایک ہزار مقرب ملا ککہ وقت کیا۔
- ادران هومن فقیر کی حرمت اللہ کے نزدیک سات آسانوں اور سات زمینوں ، پہاڑوں اور ان کے مابین جو کچھ ہے ان سب سے اور مقرب ملائکہ سے بڑھ کر ہے۔
- اللہ علم اللہ علم اور فقراکی بدولت میری اُمت پر (خاص) نظر کرتا ہے پس علما میرے وارث اور فقرامیرے احباب ہیں۔
  - فقرا کی محبت د نیااور آخرت میں اغنیا کے لیے چراغ کی مانند ہے۔ حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:
- قیامت کے روز جب تمام مخلوقات حساب گاہ میں جمع ہوں گی تو دنیا میں جس جگہ پرعلانے عبادت کی ہوگی یارضائے الہی کی خاطر علم سیکھا ہوگا اور وہ جگہ جہاں فقر اللہ کی ذات میں مشغول بیٹے ہوں گئو زمین کی اس جگہ کو باب المساکین کا شرف حاصل ہوگا اور وہ آفاب کی مثل روشن ہوگا۔ وہ جگہ کا اللہ انسان علما اور فقر اکو بجلی کی طرح بل صراط سے گزار کر جنت میں لے جائے گی۔ فرمان حق تعالی ہے:

﴿ وَيَقُولُ الْكُفِرُ لِلَيْتَنِي كُنْتُ تُوابًا ٥ (سورة النبا ـ 40)

ترجمہ: اور (ہر) کا فرکے گا کہاے کاش! میں خاک ہوتا۔

یعنی کافر کہیں گے کاش ہم علا اور فقرا کے قدموں کی خاک ہوتے اور ان کے قدموں کی خاک ہونے کے سبب جنت میں داخل ہوجاتے اور دوزخ کے عذاب سے خلاصی پاتے ۔علا عامل اور فقرا کامل کی قدر مجھے اس روزمعلوم ہوگی ۔علا عامل اور فقرا کامل بید دونوں بزرگ ہستیاں ہیں جو کوئی ان کا دامن تھام لیتا ہے وہ دنیا وآخرت میں کبھی پریشان نہیں ہوتا۔ (کلیدالتوحید کلاں) مندرجہ بالانتمام احادیث اور حضرت بنی سلطان باکھو کے فرمان سے فقرا کی شان ،ان کا بلندم تبداور الله کے نزدیک ان کی فضیلت خوب معلوم ہوجاتی ہے۔ انہی مقرب و ہزرگ ہستیوں کی دعایا ان

کے وسیلہ سے اللہ کے حضورا پنی التجا پیش کی جاسکتی ہے۔ انہی فقرا کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے سيّدناغوث الأعظم شيخ عبدالقادر جيلانيّ كوتا كيدفر مائي كدايينے اصحاب سے كهددو كه فقراكي دعاكو غنیمت چانو کیونکہ وہ میرے نز دیک ہیں اور میں ان کے نز دیک ہوں۔

حضورعليه الصلوة والسلام نے بھی انہی فقرا کے متعلق فرمایا:

ابل تصوف کی دعا کے متمنّی رہوکہ بیلوگ بھوک اور پیاس برداشت کرنے والے ہوتے ہیں۔ بیشک اللہ تعالی ان پرنظر فرما تا ہے اوران کی دعائیں جلد قبول فرما تا ہے۔

فقرا کواللہ تعالی نے اس قدر کامل تصرف بھی عطا کیا ہوتا ہے کہ ان کی زبان کن کی زبان بن چکی ہوتی ہے اوران کی زبان سے نکلی ہر بات پوری ہوجاتی ہے۔حضرت بخی سلطان بائفوُفر ماتے ہیں:

😸 فقیروه ہوتا ہے جواگر کسی کام کا حکم دے دیتو وہ امرِ الٰہی سے جلدیا بدیر ہوکر ہی رہتا ہے جاہے آج ہویاروز قیامت،ایک کمے کے لیے ہویا ہمیشہ کے لیے، ایک ساعت میں ہوجائے یا سالهاسال میں بلین اس کا کہا بھی رقب میں ہوں۔ یہ مراتب تک بھنچ چکا ہوتا ہے۔ حضورعلیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشا وفر مایا:
مراتب تک بھنچ چکا ہوتا ہے۔حضورعلیہ السلام نے ارشا وفر مایا: سالهاسال میں بیکن اس کا کہا بھی رو نہیں ہوتا۔ایسا فقیر قربِ الہی اور کنہ فنافی اللہ کے لاحدولا عد

ترجمہ:فقرا کی زبان رحمٰن کی تلوارہے۔

السے فقیر صرف طریقہ قادری میں یائے جاتے ہیں جن کا ظاہر محبوب اور ہشیار ہوتا ہے اور باطن دیداراللی میںمست مجذوب ہوتا ہے۔ (نورالهدی کاال)

حضرت يخي سلطان باهُورحمته الله عليه پنجابي ابيات ميں اپنے متعلق فرماتے ہيں:

میں شہباز کراں پروازاں، وچ دریائے کرم دے مُو زبان تاں میری کن برابر، موڑاں کم قلم دے کو افلاطون ارسطو ورگے، میرے آگے کس کم دے ھو حاتم جیے کئی لکھ کروڑال، در باللو دے منگدے کو

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [268 ﴿ 268 الرسالة الغوشيه المراكبة الغوشيه عَلَيْهِ ﴿ 268 الرسالة الغوشيه المراكبة الغوشية المراكبة الغوشية المراكبة الغوشية المراكبة الغوشية المراكبة الغوشية المراكبة المراكب

مفہوم: میں شہبازِ معرفت ہوں اور سمند رِرحمتِ الہی میرے اندر موجزن ہے۔ سلطان الفقر کے مرتبہ پر پہنچ کرمیری زبان کُن (زبانِ قدرت) کی ہوگئ ہے اور میں لورِ محفوظ پر قم شدہ نوشئہ تقدیر تنب بین کرسکتا ہوں۔ میرے علم کے سامنے ارسطواور افلاطون کے علم کی کوئی حیثیت نہیں اور حاتم طائی جیسے کروڑوں تنی توخود میرے در پر بھکاری بن کر کھڑے دہتے ہیں۔ (ابیاتِ باھوگال)

جائی که من رسیدم إمكان نه بیج کس را شهبانه لامكانم آنجا کجا مگس را لوح و قلم و كرس كونين راه نيابد فرشتگان گلنجد آنجا نه جائے موس را

ترجمہ: میں جس جگہ پہنچا ہوں وہاں کسی کے پہنچنے کا امکان نہیں۔ میں لا مکان کا شہباز ہوں وہاں مکھیوں کی گنجائش نہیں۔ لوح وقلم ،عرش وکری اور دونوں جہان کو بھی وہاں پہنچنے کی راہ نہیں ملتی۔ نہ فرشتے وہاں تک رسائی پاسکتے ہیں اور نہ ہی اہلِ ہوں کے لیے وہاں کوئی جگہ ہے۔ (کلیدالتوحید کلاں)

پس طالبانِ مولی اورفقراسے عقیدت رکھنے والوں کو چاہیے کہ وہ فقرا کی خوب خدمت کریں اوران کی خوش اور جلال سے بچیں کی خوشی اور رضا کے طالب ہوں اور حتی الامکان کوشش کریں کہ ان کی ناراضگی اور جلال سے بچیں کیونکہ ان کی ناراضگی اللہ کی ناراضگی اللہ کی خوشی اللہ کی خوشی ہے۔ حضرت بخی سلطان باھو ترماتے ہیں:
فرماتے ہیں:

- اگرمشرق ہے کیکرمغرب تک ہرملک قیامت تک آفات سے محفوظ ہے تو بیصرف فقرا کے قدموں کی برکت سے ہے۔ اس لیے خلقِ خدا پر فقرا کا بیت ہے کہ اس کا ہرخاص وعام فردان کی خدمت کرتارہے۔ (نورالہدیٰ کلاں)
  - الله تَعْدِيدُ الْقَوْمِ خَادِمُ الْفُقَرَآءِ تَرجمه: قوم كاسردارفقرا كاخادم موتاب-

للبذاحضورعلیہ الصلاۃ والسلام نے فقر کواس لیے عزت دے کراپنا فخر قرار دیا کہ فقر کے سرپراللہ کا نام ہے بعنی فقر اللہ سے ہے۔فقر کا دیمن تین چیزوں سے خالی نہ ہوگایا وہ حاسد ہوگایا منافق یانفس

# 

معلوب غيبت كرنے والا\_ (كليدالوحيدكلال)

خندہ بر سینہ صافان می کئی ہشیار باش ہر کہ بر آئینہ خندد رولیش خندی خود کند

ترجمہ: توباطن صفافقرا پر ہنستا ہے۔ ہوشیاررہ کیونکہ جوآئینہ پر ہنستا ہے وہ اپنا نداق خوداڑا تا ہے۔ (کلیدالتوحیدکلاں)

الله تعالی فقراکی ہے ادبی اور گستاخی ہے محفوظ رکھے اور ان کی خدمت کرکے ان کے وسیلہ اور ان کی دعاہے اللہ کا قرب یانے کی تو فیق عطافر مائے۔ آمین

 $\Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond \Diamond$ 

قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْأَعْظَمُ اللَّا مَأْوَى كُلِّ شَيْعٍ وَ مَسْكَنُهُ وَ مَنْظَرُهُ وَ إِلَّ الْبَصِيْرُ الْبَصِيْرُ

ترجمہ: مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! میں ہرشے کا ماوی اوراس کامسکن اور منظر ہوں اور ہرشے میری طرف ہی بلٹنے والی ہے۔''

شرح: الله تعالی نے جو چیز بھی پیدا کی وہ اپنے نور سے پیدا کی۔ یعنی ہر شے میں اللہ تعالیٰ کا نور کارفر ماہے۔اللہ تعالیٰ قرآن میں ارشا دفر ما تاہے:

اللهُ نُورُ السَّلَوْتِ وَ الْأَرْضِ (سورة النور ـ 35)

ترجمه: الله آسانول اورزمين كانورب\_

تنزلاتِ ستہ کے بیان میں اس بات کو بہت تفصیل سے بیان کیا جا چکا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے وحدت سے کشرت میں نزول کا ارادہ فرمایا تو اپنے نور سے نور محمدی کو جدا کیا اور نور محمدی سے روح قدی خلام ہوئی جس سے تمام انسانی ارواح کو تخلیق کیا گیا اور پھر تمام فرشتوں اور دیگر مخلوقات کی ارواح تخلیق کی گئیں اور آخر میں بینا سوتی اور مادی کا کنات تخلیق کی گئی اور بیسب اللہ تعالیٰ کے نور سے تخلیق ہوا اور اس کی طرف اللہ تعالیٰ نے اشارہ کرتے ہوئے واضح طور پر فرمادیا ''اللہ آسانوں اور

زمین کا نور ہے'۔ ماوئی سے مراد ہے ٹھکا نہ اور جائے قرار۔اللہ تعالیٰ ہرشے کا ماوئی ہے اس سے
مراد یہی ہے کہ اگر ہرشے کوقر ارہے تو اللہ تعالیٰ کی ذات کی وجہ ہے۔اگر ہرشے قائم اورا پنا وجود
رکھتی ہے تو نو یا لہی کی بدولت۔ ہرشے میں اللہ تعالیٰ کا نور کار فر ماہونے کی بدولت اللہ ہی ہرشے کی
پناہ گاہ اور ٹھکا نہ ہے۔ جب اللہ ہرشے میں سے اپنا نور نکال لے گاتو کوئی بے شے اپنا وجود برقر ار
خدر کھ پائے گی اور قیامت قائم ہوجائے گی جسیا کہ اللہ سورۃ التکویر میں ارشاد فرما تاہے:
﴿
اِذَا اللّٰهُ ہُسُ کُوِّرَتُ ٥ وَ اِذَا النَّہُ جُوْمُ انْکَدَدَتُ ٥ (سورۃ التکویر۔ ا۔2)
ہزجہ، جب سورج لیسٹ کر بے نور کر دیا جائے گا اور جب ستارے (بنور ہوکر) گر پڑیں گے۔
ہزجہ، جب سورج لیسٹ کر بے نور کر دیا جائے گا اور جب ستارے (بنور ہوکر) گر پڑیں گے۔
سکونت ہے۔ اس سے مراد بھی بہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا نور ہر چیز میں موجود ہے اس لیے اللہ تعالیٰ میں غور وفکر کر واس میں
غور وفکر کر نے کی تلقین کی ہے کہ اس کا نئات کی تخلیق میں غور وفکر کر واس میں
غور وفکر کر نے کی تلقین کی ہے کہ اس کا نئات کی تخلیق میں غور وفکر کر واس میں
غور دو کی سے دار شاویا ری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّ فِيْ خَلْقِ الشَّهُوْتِ وَ الْأَرْضِ وَ اخْتِلَافِ الَّيْلِ وَ النَّهَارِ لَاٰيْتِ لِاُوْلِى اللهُ قِيمًا وَ الْأَرْضِ وَ اخْتِلَافِ اللهُ فِي النَّهُ وَيَعَا وَ عُمُودًا وَ عَلَى جُنُوْمِهُمْ وَ يَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ الْأَلْبَابِ 0 الَّذِينَ يَذُكُرُونَ اللهُ قِيمًا وَ قُمُودًا وَ عَلَى جُنُومِهُمْ وَ يَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ الْأَلْبَابِ 0 اللهَهُوتِ وَ الْأَرْضِ مَ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هٰذَا بَاطِلًا (سورة آلِ عران - 191-190)

ترجمہ: بیشک آسان اور زمین کی تخلیق میں اور شب وروز کی گردش میں عقلِ سلیم والوں کے لیے نشانیاں ہیں۔ بیدوہ لوگ ہیں جو کھڑے اور بیٹھے اور اپنی کروٹوں کے بل اللہ کو یاد کرتے ہیں اور آسانوں اور زمین کی تخلیق میں تفکر کرتے ہیں (پھراس کی معرفت سے آشنا ہو کر پکار اُٹھتے ہیں) اے ہمارے دیتے اور نے ریسب بے حکمت اور بے تدبیز ہیں بنایا۔

جب انسان اس کا نئات کی تخلیق میں غور وفکر شروع کرتا ہے تو اس پرسوچ کے نئے در وا ہوتے ہیں۔ انسان میسوچنے پرمجبور ہوجا تا ہے کہ بیٹک میروسیج وعریض اور لامحدود کا نئات ایسے ہی تخلیق نہیں ہوگئی اور نہ ہی اس کا نئات کا نظام خود بخو دچل رہا ہے بلکہ اس لامحدود اور وسیع کا نئات کو

# وَهِ وَهِ الرسالة الغوشيه ﴿ 271 ﴿ 271 ﴿ تَجِيدُ وَثَرَى الْجَيْفِ وَهِ اللَّهِ الْحَالِمِ اللَّهِ الْحَالَةِ الغوشيه المركبالة الغوشيه المركبالة الغوشيه المركبالة الغوشيه المركبالة الغوشية المركبالة الم

چلانے والی عظیم الثان اور صاحب قدرت ہستی موجود ہے۔ اس غور دفکر کے نتیج میں انسان پراللہ کی معرفت کے راز منکشف ہونا شروع ہوجاتے ہیں۔ وہ ہر شے میں اللہ عزوجل کی کاریگری اور اس کا نور دیکھتا ہے اور جان لیتا ہے کہ بیشک اللہ ہرشے میں موجود ہے۔ حضرت بخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں '' ہمہ اوست در مغز و پوست'' یعنی ہرشے کے ظاہر و باطن میں ایک ہی ذات جلوہ گرہے۔ آئے میں الفقر میں فرماتے ہیں:

یقین دانم دریں عالم کہ لاموجود إلّاهُو و لاموجود فی الکونین لامقصود اِلّاهُو

ترجمہ: یقین جان کہ کا ئنات میں ھُولیتن ذاتِ حِق تعالیٰ کے سوا کوئی موجود نہیں بلکہ دونوں جہان میں ھُو کے سوا کچھ موجود نہیں اوراس کے سوا کوئی مقصود نہیں۔ (عین الفقر)

انسان کواللہ تعالیٰ نے اشرف المخلوقات بنایا اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے حدیثِ قدسی میں فرمایا '' میں نے انسان کواپنی صورت پر پیدا فرمایا '' ایک اور حدیثِ قدسی میں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے ''میں جس قدرانسان میں ظاہر ہوا ہوں اتناکسی شے میں ظاہر نہیں ہوا۔'' اللہ تعالیٰ تو ہمارے اندر موجود ہے لیکن ہم ہی اس سے عافل اور حجاب میں ہیں۔ اسی لیے تمام صوفیا اور اولیا کرام نے انسان کواپنے اندر غور و فکر کرنے اور اللہ تعالیٰ کی ذات کو کھو جنے کی ترغیب ولائی ہے۔

🙈 حضرت بوعلی شاه قلندر تر ماتے ہیں:

یار در تو پس چرائی بے خبر ترجمہ:یار(اللہ) تیرےاندرموجودہےتواس سے بخبر کیوں ہے؟

ا حضرت معین الدین چشتی اجمیری بھی اپنے اندرغور وفکر کرنے کی اہمیت نمایاں کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

> بامعین گفت ہر سو تابہ کے خواہی دَوِید ہم ز خود جو ہر چہ خواہی تا بدانی کیستی

# الرسالة الغوثيه المراكة العوثيه المراكة المراكة الرسالة الغوثيه المراكة العوثية المراكة المرا

ترجمہ:اس نے معین الدین سے کہا (یعنی خود ہے کہا) تو کب تک ہر طرف دوڑتا پھرے گا تخفیے جو بھی عابيات اين ميں تلاش كرتا كه تحقيد ينه حلے كه تو كون ہے۔

المعرت بلهے شاہ کے مطابق جس نے رازحق پایا ہے راہ باطن تلاش کر کے ہی پایا ہے اور جس نے بیراز پالیاوہ آخرسکونِ حقیقی کاحقدار بن گیااورخوشی غم، گناہ وثواب،حیات وموت اور ہرطرح کے التيازے آزاد موكيا۔

راه کھوجیا ایخ اندر دا جس یایا بھیت قلندر دا اوہ واسی ہے سکھ مندر دا جھے کوئی نہ چڑھدی لہندی اے ا مونہہ آئی بات نہ رہندی اے

اینتھے دنیا وچ آبیر، وڑ اندر وکیھو کیہوا اے کیوں خلقت باہر م آئی مات نہ رہندی اے ایتھے دنیا وچ انھیرا اے ایہہ تلکن بازی ویٹرا اے کیوں خلقت باہر ڈھونڈیندی اے

الله علامها قبال رحمته الله عليه فرمات بين:

WWW.Sultan اینے من میں ڈوب کر یا جا سراغ زندگی تو اگر میرانہیں بنتا نہ بن اپنا تو بن

حضورعليه الصلوة والسلام نے ارشا دفر مايا:

ترجمه: جس نے خود کو پہچان لیا پس تحقیق اس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔

یعن جس نے اپنے اندرغور وفکر کیا تو بالآخراس نے اپنے اندراللہ تعالیٰ کی ذات کو پالیا۔ کیونکہ جب انسان اینے نفس کے اندر غور وفکر شروع کرتا ہے اور اسے پہچانتا ہے تو نفس کی حالبازیوں اور سرکشیوں سے بخوبی واقف ہوجاتا ہے اور پھر جب وہ نفس کے تزکیہ کے لیے مرشد کامل اکمل کی طرف رجوع كرتا ہے تو تزكينفس كے بعداينے اندراس ذات حقیقی كا ادراك كر ليتا ہے كہ وہ

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 273 ﴿ 273 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 273 ﴿ وَمِهِ وَشَرَى الْأَيْفِ اللَّهِ الْعَالِمُ ال

ذات تواس کے اندرموجودتھی لیکن وہ اسے دیکھنے سے قاصرتھا۔

الممزال رحمة الله عليه مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَلُ عَرَفَ رَبُّهُ كَاشُرَ مِن فرمات بين: "اےانان! تھے سے قریب ترین اگر کوئی چیز ہے تو تیری اپنی ہی ذات ہے اس لیے اگر تواہیے آب كونبيس بيجانا توكسى دوسرے كوكيوں كر بيجان سكے گا؟ فقط بيجان لينا كديميرے ہاتھ ہيں، یمیرے پاوک ہیں، بیمیری ہڑیاں ہیں اور بیمیراجسم ہے اپنی ذات کی شناخت تونہیں ہے۔اتنی شناخت تواینے لیے دیگر جانور بھی رکھتے ہیں۔ یا فقط یہ جان لینا کہ بھوک گلے تو کچھ کھالینا جا ہے، غصر آ جائے تو جھگرا کر لینا جاہے، شہوت کا غلبہ ہوجائے تو جماع کر لینا چاہئے بیتمام باتیں تو جانوروں میں بھی تیرے برابر ہیں پھر تو ان سے اشرف وافضل کیوں کر ہوا؟ تیری اپنی ذات کی معرفت و پیچان کا نقاضا یہ ہے کہ تو جانے کہ تو خود کیا ہے؟ کہاں سے آیا ہے اور کہاں جائے گا؟ اور جوتو آیا ہے توکس کام کے لئے آیا ہے؟ مجھے پیدا کیا گیا ہے توکس غرض کے لئے پیدا کیا گیا؟ تیری نیک بختی وسعادت کیا ہے؟ اور کس چیز میں ہے؟ تیری بریختی وشقاوت کیا ہے اور کس چیز میں ہے؟ اور بیصفات جو تیرے اندر جمع کردی گئی ہیں اور ان میں سے بعض صفات حیوانی ہیں ا بعض وحثی درندوں کی ۔بعض شیطانی بعض جناتی اوربعض ملکوتی ہیں' تو ذراغورتو کر کہ تو ان میں سے کون سی صفات کا حامل ہے؟ تو ان میں سے کون ہے؟ تیری حقیقت ان میں سے کس کے قریب تر ہے؟ اور وہ کون کون می صفات ہیں جن کی حیثیت تیرے باطن میں غریب واجنبی اور عارضی ہے؟ جب تک توان حقائق کونہیں پہچانے گااپنی ذات کی شناخت سے محروم رہے گا اور اپنی نیک بختی وسعادت کا طلب گارنہیں بنے گا کیونکہ ان میں سے ہرایک کی غذا علیحدہ علیحدہ ہے اورسعادت بھی الگ الگ ہے۔ چو یا یوں کی غذا اور سعادت پیہے کہ کھائیں 'پئیں' سوئیں اور عجامعت میں مشغول رہیں ۔اگرتو بھی یہی کچھ ہےتو دن رات اسی کوشش میں لگارہ کہ تیرا پید بھرتا رہے اور تیری شہوت کی تسکین ہوتی رہے۔ درندوں کی غذا اور سعادت النے بھڑنے، مرنے مارنے اور غیظ وغضب میں ہے شیطانوں کی غذا اور سعادت شرانگیزی اور مکروحیلہ سازی میں ہے

اگرتوان میں سے ہے توان ہی جیسے مشاغل اختیار کرلے تا کہ تواینی مطلوبہ راحت ونیک بختی حاصل کرلے۔فرشتوں کی غذا اور سعادت ذکر وسیج وطواف میں ہے جب کہ انسان کی غذا اور سعادت قربِ اللي ميں الله تعالی کے انوارِ جمال کا مشاہدہ ہے۔ اگر تو انسان ہے تو کوشش کر کہ تو ذات باری تعالی کو پیجان سکے اور اس کے انوار و جمال کا مشاہدہ کر سکے اور اینے آپ کوغصہ اور شہوت کے ہاتھ سے رہائی دلاسکے اور تو طلب کرے تو اس ذاتِ بکتا کو کرے تا کہ مختے معلوم ہوجائے کہ تیرے اندر اِن حیوانی وہیمی صفات کا پیدا کرنے والا کون ہے؟ اور تجھ پر بیرحقیقت بھی منکشف ہوجائے کہ پیدا کرنے والے نے ان صفات کو تیرے اندر جو پیدا کیا ہے تو کیااس لیے كەدە تخقىجا پئااسىر بنالىس اور تچھ يرغلبه حاصل كركے خود فاتح بن جائيس؟ يااس ليے كەتوان كواپنا اسیر وسخر بنالے اور خودان برغالب آجائے اور اپنے ان اسیروں اور مفتوحین میں ہے کسی کواینے سفر كا گھوڑا بنالے اوركسي كواپنااسلحہ بنالے تا كہ بيہ چنددن جو تخجے اس منزل گاہ فانی میں گزار نا ہیں ان میں سے اپنے ان غلاموں سے کام لے کرائی سعادت کا جے حاصل کرسکے اور جب سعادت کا نيج تيرے ماتھ آ جائے تو تُو ان کواينے ياؤں تلے روندتا ہوا اپنی اس قرار گاہِ سعادت میں داخل ہوسکے جےخواص کی زبان میں"حضور حق" کہا جاتا ہے۔ بیتمام باتیں تیرے جانے کی ہیں۔ جس نے ان کو نہ جانا وہ راہ دین سے دور رہا اور لامحالہ دین کی حقیقت سے حجاب میں رہائ (كيميائے سعادت)

اورکون ہے تو اور کیا ہے حقیقت تیری اور کیا ہے تیری نسبت حق تعالیٰ کی طرف اور کس وجہ سے توحق اور کس وجہ سے توحق ہے اور کس وجہ سے توحق ہے اور کس وجہ سے تو عالم (جہان) ہے۔ (شرح فصوص الحکم والا بقان) حضرت تنی سلطان باھور حمتہ اللہ پنجابی ابیات میں فرماتے ہیں:

ایہہ تن رَب سے دا حجرا، وی پا فقیرا جماتی مُو ناں کر مِنت خواج خطر دی، تیرے اندر آب حیاتی مُو

### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 275 ﴿ 275 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 275 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ ﴿ اللهِ اللهِ العُوشِيهِ ال

شوق دا دِیوا بال جُنیرے، مُتاں کبھی وَست کھڑاتی ھُو مرن تھیں اگے مررہے باتھو، جنہاں حق دی رمز پچھاتی ھُو

مفہوم: آپ فرماتے ہیں کہ تیرادل اللہ پاک کی قیام گاہ ہے تواپنے ول کے اندرجھا تک کرتو دیکھ اوراس خطر کامختاج نہ بن جس نے آپ حیات پی کر حیاتِ جاودانی حاصل کر لی ہے بلکہ تیرے اندرتو عشقِ اللی کا آپ حیات موجود ہے۔ اپنے ول کے اندرعشق کا چراغ روش کرشاید تخفے کھوئی ہوئی امانتِ حقیقی مل جائے جو تیرے ول کے اندرازل سے پوشیدہ ہے اورجنہوں نے اس رازکو پالیا وہ موت سے پہلے مرگئے یعنی انہوں نے حیات جاودانی حاصل کر لی۔ (ایمات بائو ہو کا ل) کیا اللہ تعالی کا نور جرشے خاص کر انسان میں موجود ہے اور اسی لیے اللہ تعالی نے فرمایا کہ میں ہر شے کامسکن ہوں۔

الله تعالی نے سیّدناغوث الاعظم سے فر مایا کہ بین ہرشے کا منظر ہوں۔اس سے مرادیہ ہے کہ الله تعالی ہرشے سے دکھائی دیتا ہے کیونکہ وہ ہرشے میں موجود ہے۔اللہ تعالی نے بھی اس کے متعلق ارشاد فر ماہا:

جب الله تعالی کا جمال طالب مولی کے دِل میں قائم ہوجاتا ہے تو وَهم طالب مولی کی ولایت دل پر قابض ہوجاتا ہے اوراس کے دِل میں اس قدر گنجائش اور وسعت پیدا ہوجاتی ہے کہ کسی لحہ بھی اس کا دِل ججی اس کا دِل ججی الہی اور مشاہدہ حق تعالی سے خالی اور بے بہرہ نہیں رہتا۔ طالب مولی کے ظاہر و باطن پر حق غالب آ جاتا ہے۔ پھروہ جس طرف بھی رخ کرتا ہے اللہ تعالی کوئی دیجھتا



#### بخیال تو از ہر سو کہ نظر میکردم حق را پیش چیم در و دیوار متصور باشد

ترجمه: میں تیرے خیال میں اس قدر محوہ و چکا ہوں کہ جس طرف بھی نظر کرتا ہوں ہر درود بواریر تیرا بی جلوه میری آنکھوں کے سامنے آتا ہے۔ (سلطان الوهم)

ادف واصل جس طرف آنکھا کھا کھا ہے اس اس اس اس اس اس اس کے دیدار کے اسے م من المرابيل أنا - (رسالدروي شريف)

🕸 تمام مظاہر میں اسے (لین طالب مولی کو) حق ہی نظر آتا ہے اور ہر چیز میں وہ اس کو یا تا ہے۔جمیع اشیا میں وہ سریان حق کا ادراک کرتا اوراس کود مکھتا ہے۔

چنانچامیرخواجه فرماتے بیں: که جہان صورتست و معنی دوست در جمعنی نظر کئی جمد اوست

ترجمہ: یہ جہان ایک صورت ہے جس کی حقیقت ذات حق ہے۔ اگر تواس کے معنی پرنظر ڈالے تو سب کچھاللدتعالی کی ذات ہے اوراس کے سوا کچھموجو دہیں۔

يس سالك اس مديث كي حقيقت مجهم اتاب:

रो।िरिकेयो देशक्

ترجمه: (ا الله!) مجھے ہرشے کواس کی اصل صورت میں دکھا۔

اوراس ارشاد کے مطابق اسے ہرشے میں جلوؤحق دکھائی دیتا ہے:

الله فيه ومَارَأَيْتُ الله فيه الله فيه

ترجمه: میں جس چیز کوبھی و مکھا ہوں اس میں اللہ بی نظر آتا ہے۔(سلطان الوهم)

اسرار حقیقی میں درج ہے کہ:

## 

ديكراشيا كيابين؟" حضورعليه الصلوة والسلام نے جواب ديا" تمام اشيا مظهر الهي بير - درحقيقت سب ایک ہی ہیں فظہور کی صفات مختلف ہیں جبیبا کہ ایک مطلب کومختلف عبارتوں سے ادا کیا جاتا ہاں طرح ذات ایک ہی ہالیکن اس کے مظاہر مختلف ہیں۔" (اسرادِ قیق)

الله تعالیٰ کے مندرجہ بالا فرمان اور دیگر تمام اقوال سے اس نظریہ کی بھی تصدیق ہوتی ہے کہ الله تعالی ہرشے میں موجود ہے اور دکھائی دیتا ہے۔ ذیل میں چند شعراکے اشعار تحریر کیے جارہے ہیں:

😩 امير مينائي فرماتے ہيں:

سو نشانوں میں بے نشاں تو ہے خوب دیکھا تو باغباں تو ہے

لا کھ يردول ميں تو ہے بے يرده تو ہے خلوت میں تو ہے جلوت میں کہیں پنہاں کہیں عیاں تو ہے رنگ تیرا چمن میں بو تیری اغ د بلوی فرماتے ہیں:

یں۔ آنکھ والا تیرے جوبن کا تماشا دیکھے دیدہ کور کو کیا نظر آئے کیا دیکھے

مولاناظفرعلی خان لکھتے ہیں:
وہ جس کی شان کیٹس کیٹیلہ شیٹی میں چھپا بھی ہے تو سرا پردہ ظہور میں

العقر على خان لكھتے ہيں:

برنگ دور قمر جلوہ اس کی قدرت کا مجھی سنین میں ہے اور مجھی شہود میں مجھی مجھی ہے اوج شعیر پر تاباں مجھی مجھی وہ خراماں سواد طور میں ہے

😸 حضرت بلص شاه وحدت الوجود کے متعلق نہایت منفر دانداز میں فرماتے ہیں:

سیو ہن میں ساجن یائیونی ہر ہر دے وچ سائیونی فشمر وجه الله نور تیرا ہر ہر کے نیج ظہور تیرا

احد احمد وا گیت سائیو ہر دے وچ اک میم رکھائیو انا احمد بول پھر فرمائیو پھر نام رسول دھرائیونی

# ٠﴾ ﴿ إِنْ الرسالة الغوثيه ﴾ [278] ﴿ 278] ﴿ ترجمه وشرح الرسالة الغوثيه المُنْ الله عَلَيْهِ ١٠٠﴾ الم

ہے الانسان مذکور تیرا ایتھے اپنا سر لوکائیونی ہر مظہر وچ اوہا دِسدا اندر باہر جلوہ جسدا ترجمہ: سہیلیو مجھے ساجن مل گیاوہ ہراک میں ساگیا۔ احد کے پردے میں میم رکھ دیا۔ انا احمد کہہ کر پھررسول کا سوانگ بھرا ہر جگہ اُسی کا نورو ظہور ہے اُسی نے خود الانسان کہا اور اپنا رازمخفی رکھا اور ہر مظہر میں وہی نظر آتا ہے اندر باہرا سی کا جلوہ ہے۔

الله پاک نے سیّدناغوث الاعظم سے مزید فرمایا کہ ہرشے اس کی طرف لوٹنے والی ہے جس سے مرادیہ ہے کہ ہرشے میں سے جب اللہ کا نوروا پس مرادیہ ہے کہ ہرشے میں سے جب اللہ کا نورنکل جاتا ہے تو وہ شے فنا ہوجاتی ہے تو اس کا نوروا پس اللہ کے نورسے جاکر ل جاتا ہے۔ارشا دِہاری تعالی ہے:

﴿ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْحٍ قَدِيدُونَ (سورة حود ـ 4) ترجمه: تهمين الله بي كي طرف لوثنا ہے اور وہ ہرشے پر قادر ہے۔

الله تعالى نے وحدت سے كثرت كى طرف نزول كرتے ہوئے اپنے نور سے عالم امراور عالم خلق كو پھيلايا اور وسعت دى ليكن كسى بھى شے كودوام اور بقانہيں جيسا كدار شادِ بارى تعالى ہے:

کُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ٥ وَّ يَبُغَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُوالْجَلَالِ وَ الْإِكْرَامِ ٥ (سورة الرَّنَ - كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ ٥ وَيَبُغَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُوالْجَلَالِ وَ الْإِكْرَامِ ٥ (سورة الرَّنَ - كُلُّ

ترجمہ: ہرشے فنا ہونے والی ہے۔ اور بقائے تو تیرے رب کے چہرے کو جوعظمت وجلال اور اکرام والا ہے۔

پس اللہ تعالی نے جس طرح اس کا سکا سکا سکا سکت دی اور وحدت ہے کثرت کی طرف نزول فرمایا اسی طرح جب اسے سمیٹنا شروع کرے گا تو ہر شے فنا ہوتی جائے گی اور اس کا نوروا پس اللہ کے نور سے ملتا جائے گا اور بالآخر اللہ کی ذات واحدو تنہا باتی رہ جائے گی۔

 $\triangle \triangle \triangle \triangle \triangle \triangle$ 

#### 

قَالَ لِيُ يَاغَوْثَ الْاَعْظَمُ لَا تَنْظُرُ إِلَى الْجَنَّةِ وَمَا فِيُهَا تَرَانِي بِلَا وَاسِطَةٍ وَ لَا تَنْطُرُ إِلَى النَّارِ وَمَا فِيْهَا تَرَانِي بِلَا وَاسِطَةٍ

ترجمہ: مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم ! جنت اور جو پچھاس کے اندر ہے اس کی طرف نظرمت کرو تُو بلا واسطہ میرا دیدار کرے گا اور جہنم اور جو پچھاس کے اندر ہے اس کی طرف نظرمت کرو تُو بلا واسط میرا دیدار کرے گا۔''

شرح: انسان اس دنیا میں بے شار آسائشات، لذات اور نعمتوں کا خواہاں ہوتا ہے اور اللہ تعالی اللہ اس دنیا میں بے تاہم بیسب چیزیں فانی ہیں اور انسان کوخود میں مشغول کر کے اللہ کے ذات اور اپنی آخرت سے غافل کرنے والی ہیں۔ جوان تمام چیزوں سے کنارہ کرتے ہوئے اللہ کی خوشنو دی میں مصروف رہے اس کے لیے اللہ کے پاس آخرت میں بڑا انعام ہے۔ کچھلوگ اللہ کے خوان انعامات سے جنت کی نعمتیں اور لذتیں مراو لیتے ہیں یعنی سونے و جا ندی کے محلات، اللہ کے ان انعامات سے جنت کی نعمتیں اور لذتیں مراو لیتے ہیں یعنی سونے و جا ندی کے محلات، جڑاؤ تخت، دودھ وشہد کی نہریں، شیریں ولذیذ غذائیں، انواع واقسام کے جانور و پرندے، غرضی کہ جنت میں جس چیز کی تمنا کی جائے گی حاضر ہوجائے گی۔ ارشا دِ باری تعالیٰ ہے:

\[
\text{\final} = \frac{1}{2} \\
\text{\final} = \frac{1

 قدموں کو متزلزل کرسکیس بلکہ وہ اللہ کے دیدار میں مشغول اور محواً سی کے طالب بن کر کھڑے رہے۔ان کو صرف اللہ تعالیٰ کا بلا حجاب دیدار کی طلب تھی اور وہ دیدار ہی ان کی عبادت اور ذکر تھا اور دیدار ہی ان غذا اور قوت کا ذریعہ۔اس لیے حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام نے فرمایا:

الله علن الخير طلب الله

ترجمہ: بہترین طلب اللہ کی طلب ہے۔

سلطان العارفين حضرت يخي سلطان باهُور حمته الله عليه فرمات بين:

الله تعالی نے جب مجھاورارواح کوقد رسیاز لی سے پیدافر مایا تواس وقت کرم اور فیض و فضل سے نواز الوراسی روز دیدارِ رب العالمین سے مشرف فر مایا اور تب سے میں ذاتِ الہی کے لقا کی طرف متوجہ ومشغول اور نور میں غرق ہوں اور ہر لمحہ ہر ساعت اس کے دیدار میں غرق رہا اور ایک دم کے لیے بھی اس سے جدانہ ہوا اور از ل میں خدا کے دائی لقاسے مشرف ہوا اور دنیا میں تمام عمر دائی لقاسے مشرف رہوں گا اگر چہ ظاہر میں لوگوں سے ہم کلام رہوں کیکن باطن میں دائی دیدار سے مشرف رہوں گا اور حشرگا و قیامت میں بھی دیدار سے مشرف رہوں گا اور حشرگا و قیامت میں بھی دیدار میں مشغول رہوں گا اور حشرگا و قیامت میں بھی دیدار میں مشغول رہوں گا ۔حور وقصور کی جانب دیکھنا دیدار میں مشغول رہوں گا ۔حور وقصور کی جانب دیکھنا دیدار میں مشغول رہوں گا ۔حور وقصور کی جانب دیکھنا

اسی کے اللہ تعالیٰ بھی سیّد ناغوث الاعظم کوتا کید کر رہا ہے کہ جنت اور جو پچھاس میں ہے بعنی اس کی نعمتوں اور حور وقصور کی طرف مائل و متوجہ نہیں ہونا۔ یہ قو طالبانِ عقبی کے لیے ہے۔ سیّد ناغوث الاعظم فقیرِ کامل ہیں اور تمام اولیا اور فقرامیں بلند مرتبہ و درجہ کے حامل ہیں جن کی طلب اللہ کے سوا کچھ نہیں ہوتی۔ وہ غیر مخلوق اور غیر ماسو کی اللہ کی طرف مائل نہیں ہوتے بلکہ ہر لمحہ اللہ سے ملاقات اور دیدار کے مشاق رہتے ہیں۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے مزیدار شادفر مایا کہ جہنم اور جو پچھاس میں ہے اس کی طرف نظر مت کر تو بلا واسطہ میرا دیدار کرے گا۔ جہنم یا دوزخ یا اللہ کا عذاب ان لوگوں کے لیے ہے جو اللہ تعالیٰ کی

## ٠ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 281 ﴿ 281 الرسالة الغوشيه ﴾ المالة الغوشيه المربع المربع

نا فرمانی کرتے ہیں اور اس دنیا میں اللہ تعالیٰ کی نشانیوں اور احکامات کو جھٹلاتے ہیں اور اس دنیا کی رنگینیوں اور زیب وزینت میں مشغول ہوکر اللہ تعالیٰ سے غافل ہوجاتے ہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

الله وَمَن لَّهُ يُؤْمِنُ بِاللهو وَرَسُولِهِ فَإِنَّا آعُتَ لُمَا لِلْكُفِرِ بُنَ سَعِيْرًا ٥ (سورة الْتَحْدَ) ترجمہ: اور جوالله اور اس كے رسول پرايمان نه لائے توجم نے ان كافروں كے ليے دوزخ تيار كر ركى ہے۔

انَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْيِتِنَا سَوْفَ نُصْلِيْهِمْ تَارًا ۚ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُوْدُهُمْ بَتَّلُنْهُمُ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَنُوقُوا الْعَلَابَ ۚ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيْرًا حَكِيمًا ٥ (سورة الناء ـ 56) ترجمہ: بیشک جن لوگوں نے ہماری آیتوں کا اٹکار کیا ہم عنقریب انہیں (دوزخ کی) آگ میں حجونک دیں گے۔ جب ان کی کھالیں جل جائیں گی تو ہم انہیں دوسری کھالوں سے بدل دیں گے تا كەرە (مىلىل) عذاب (كامزه) چكھتے رہيں۔بے شك الله غالب حكمت والاہے۔ تاہم طالبان مولی اس دنیامیں بھی اللہ کے طلبگار ہوتے ہیں اس لیے ان کی حتی الا مکان کوشش یہی ہوتی ہے کہان سے کوئی ایسی خطایا گناہ سرز دنہ ہوجائے جواللہ تعالیٰ کی ناراضی اور جلال کا سبب بے۔اسی بنا پروہ ہر لمحہ کیکیاتے ہیں اور اللہ سے ڈرتے رہتے ہیں۔ جواللہ تعالی کی جتنی زیادہ معرفت رکھتا ہے وہ اتنابی اس کے خوف سے لرز تار ہتا ہے کیونکہ وہ اس کے جلال و جمال کا مشاہدہ کرچکا ہوتا ہے۔ تاہم اللہ کے جمال اور اس کی محبت کے غلبہ کے باعث وہ اس کی رحمت سے نا أميدنېيں ہوتا بلكه اچھاظن اور كمان ركھتا ہے اور اپنے شب وروز الله كی خوشنودي میں بسركرتا ہے تا كماس دنيا ميں بھى الله تعالى كا ديدار حاصل رہے اور آخرت ميں بھى \_اسى كے متعلق الله تعالى نے سیّدناغوث الاعظم کومخاطب کرتے ہوئے فرمایا کہ جہنم اور جو پچھاس میں ہے اس کی طرف نظر مت کرو کیونکہ بیتمہارے کے لیے ہیں ہے بیتو منکرین کے لیے ہے تُوتو بلا واسط میرادیدار کرے

# وَهِ ﴿ وَالرَّسِالَةِ الغوشيهِ ﴾ [282] ﴿ 282] ﴿ تَرْجَهُ وَشُرْحَ الْجَيْفِ وَلَيْكُ

حضرت على كرم الله وجهد كافر مان مبارك ب:

عیں اللہ کی عبادت جنت کی طلب یا دوزخ کے خوف میں نہیں کرتا بلکہ میں اللہ کی عبادت اس کیے کرتا ہوں کہ وہ عبادت کے لاکق ہے۔

شيخ اكبرمحى الدين ابن عربي رحمته الله عليه فرماتے ہيں:

البی کے قابل و شخص ہے جس کی ہمت بلند ہو یعنی نہ وہ دنیا کا طالب ہونہ تخص ہے جس کی ہمت بلند ہو یعنی نہ وہ دنیا کا طالب ہونہ آخرت کا بلکہ محض حق تعالیٰ کی ذات کا طالب ہو۔ (شرح فصوص الحکم والایقان)

الله کے دیدار کی طلب میں جنت سے کنارہ کشی کرتے ہوئے'' با نگب درا'' میں کھتے ہیں:

یہ جنت مبارک رہے زاہدوں کو کہ میں آپ کا سامنا چاہتا ہوں ذرا سا تو ول ہوں مگر شوخ اتنا وہی گئ ترانی سنا چاہتا ہوں سلطان الفقر ششم حضرت سخی سلطان محمد اللہ علیہ فرماتے ہیں:

اس کی طلب توبس دیدار ہوتی ہے۔ (مجتبیٰ آخرز مانی)

ونیااور عقبی (جنت) اللہ تعالی کی تخلیق ہیں اور ان کا مالک و مختار اللہ تعالی ہے اگر تو ان کے حصول کے لئے عبادت اور جدو جہد کرتا ہے تو تو نے تو اِن کو خدا بنا لیا اور شرک میں مبتلا ہو گیا۔ صرف اللہ تعالیٰ کی رضا، پہچان اور معرفت کے حصول کیلئے عبادت کر دنیا و عقبی (جنت) کے درجات کا خیال دل سے نکال دے۔ اگر تو اللہ کی پہچان اور معرفت میں کا میاب ہو گیا تو دنیا و عقبی کو وہ تیرے قدموں میں ڈھیر کردے گا۔ انعامات کے لئے نہیں انعامات عطا کرنے والے کے لئے عبادت کر۔ اس بات کو بچھنے کی کوشش کر۔ (مجتبی آخرزمانی)

سيّدناغوث الأعظم شيخ عبدالقادر جيلانيٌّ فرمات بين:

جودنیا کو پہچان لیتا ہے وہ دنیا کوچھوڑ دیتا ہے اور آخرت کو پہچان لیتا ہے اس کومعلوم ہو

جاتا ہے وہ بھی مخلوق ہے۔ اس کے بعد کہ وہ نہ تھی اور پیدا ہوئی۔ پس وہ آخرت کو بھی چھوڑ دیتا ہے اور اس کو پیدا کرنے والے سے وابستہ ہوجاتا ہے۔ پس دنیا وآخرت اس کے دل کی آتکھوں میں ذلیل ہوجاتی ہے اور اللہ تعالی اس کے باطن کی آتکھوں میں عظیم ہوجاتا ہے پس وہ اس کا طالب بن جاتا ہے اور غیر اللہ سے قطع تعلق کر لیتا ہے۔ اس کے سامنے مخلوق چیونٹی کی طرح ہوجاتی ہے۔ (الفتح الربانی۔ ملفوظات غوثیہ)

پس طالبانِ مولی اللہ کے سواکسی شے کی طلب نہیں کرتے کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کے دیدار کے مشاق ہوئے ہیں۔ نہان کے دل ہیں جنت اور اس کی نعمتوں کا لالحج ہوتا ہے اور نہ جہنم اور اس کے عذاب کا خوف۔ ان کا ہم کمل اللہ کے لیے ہوتا ہے اور وہ اللہ سے اللہ کوئی ما نگتے ہیں۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے جنت وجہنم اور جو کچھان دونوں میں ہے ان کی طرف متوجہ ہونے سے منع فر مایا اور سیّد نا غوث الاعظم سے فر مایا کہ تو بلا واسطہ میرا دیدار کرے گا۔ بلا واسطہ دیدار سے مرادیمی ہے کہ درمیان میں کوئی وسیلہ یا واسطہ نہ ہو بلکہ ہم طرح کے جابات سے پاک ہوکر اللہ کا دیدار کیا جائے۔ سیّدناغوث الاعظم اپنی تصنیف مبارکہ ہم الاسرار میں فر ماتے ہیں:

الله تبارك وتعالى فرمايا:

﴿ وَمَنْ كَأَنَ فِي هٰذِهِ آعُمٰى فَهُو فِي الْأَخِرَةِ آعُمٰى وَآضَلُ سَيِيلًا (سورة بناسرائل 72) ترجمه: اورجواس جهان (معنونیا) میں (معرفتِ الله سے) اندهار باوه آخرت میں بھی (معرفتِ الله سے) اندها اور راه (معرفت كی راه) سے بھٹكا ہوار ہے گا۔

اوراندها مونے سے مراد قلب كا اندها مونا بے چنانچ فرمان تا تعالى بے:

﴿ فَالنَّهَا لَا تَعْمَى الْرَبْصَارُ وَلَكِنَ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّيْ فِي الصُّدُورِ (سورة الْحُ-46) ترجمہ: اور بیکہ آئکھیں اندھی نہیں ہوتیں بلکہ قلوب اندھے ہوتے ہیں جوسینوں میں ہیں۔ اور قلب کے اندھا ہونے کا سبب اپنے ربّ سے کیے ہوئے (اکشٹ بِرَیِّکُمْ کے)عہد کے بعداُس (عہد) سے خفلت ہرتنے اور اُسے بھول جانے کا حجاب ہے اور غفلت کا سبب تھم الہی کی حقیقت

سے بے خبری ہے اور بے خبری کا سبب ظلماتی صفات جیسا کہ تکبر، کینہ، حسد، کُخل، عُجب، غیبت، چغلی اور چھوٹ وغیرہ کا فلبہ ہے اور انسان کے اسفل سافلین کی طرف تنزلی کا سبب بھی بہی صفات و نمیمہ ہیں اور ان صفات و نمیمہ سے رہائی کا طریقہ بہی ہے کہ قلب کے آئینہ کی ظاہری اور باطنی طور پرصفائی، صاف کرنے والے آلیہ تو حید (ذکر وتصوراسم الله ذات) اور علم اور عمل اور حتی اور حید اور صفات (یعنی صفات الله یہ سے متصف ہونے) سے قلب زندہ ہوجائے جائے یہاں تک کہ نور تو حید اور صفات (یعنی صفات الله یہ سے متصف ہونے) سے قلب زندہ ہوجائے اور ایس میں) اپنے حقیقی وطن کی طرف رجوع کرنے اور ایس میں) اپنے حقیقی وطن کی طرف رجوع کرنے کا شوق پیدا ہوجائے جو کہ اللہ عز و جل کی عنایت سے ہی حاصل ہوگا۔

حجابات ظلمانیہ کے اُٹھ جانے کے بعد نورانیت باقی رہ جاتی ہے اورروح کو بینائی حاصل ہونے کے باعث انسان صاحب بصیرت ہوجا تا ہے اور اسائے صفات کے نور سے منور ہوجا تا ہے یہاں تک کہ (صفات کی) نورانیت کے حجابات بھی آہتہ آہتہ اُٹھ جاتے ہیں اور دل نور ذات سے منور ہوجا تا ہے۔

جان لو کہ دل کی دوآ تکھیں ہیں ایک چھوٹی آنگھ اور ایک ہوئی آنگھ۔ چھوٹی آنگھ عالم درجات کی انتہا تک اسائے صفات کے نور سے تجلیاتِ صفات کا مشاہدہ کرتی ہے اور ہوئی آنگھ عالم عالم لاھوت اور عالم قرب میں احدیت کے نور توحید سے انوار و تجلیاتِ ذات کا مشاہدہ کرتی ہے۔ انسان کو یہ مراتب موت سے قبل اپنی نفسانیت اور بشریت کوفنا کر لینے سے حاصل ہو سکتے ہیں لیکن اُس عالم (عالم لاھوت) میں ان (مراتب) کے وصول کا انتھار انسان کی نفسانیت کے منقطع ہوجانے پر ہے۔ اللہ تعالی تک رسائی اس طرح ہرگز نہیں ہوتی جیسے جسم کی جسم تک ، علم کی معلوم تک ، علم کی معلوم تک ، علم کی معلوم تک ، علم ان نہ رہے۔ معلوم تک ، عقطع ہوجائے کہ قرب و دوری ، اطراف و مقابلہ اور وصل و جدائی کا بھی نشان نہ رہے۔ (سزالاس ار)

لہذامعلوم ہوا کہ جب انسان طلب مولی اورعشق کی بنا پر مرشد کامل اکمل کے کرم اور تو فیق کی

بدولت نمام بشری علائق اورنفسانی بیار بول سے نجات حاصل کر لیتا ہے تو اس کے دل کی آنکھ کل جاتی ہے جن سے پہلے وہ انوار صفات کا مشاہدہ کرتا ہے اور بالآخران سے بھی گزر کر انوار ذات تک پہنچ جاتا ہے اور بلا حجاب اور بلا واسطہ قلب کی آنکھ سے اللہ تعالیٰ کی ذات کا مشاہدہ کرتا ہے۔ اسی کے متعلق اللہ تعالیٰ نے قرآن میں ارشا وفر مایا:

شاكذَ بالْفُوَّادُ مَا رَأى (سورة النجم ـ 11)
ترجمه: (حضورعليه الصلوة والسلام نے)جود يكھادل نے اسے نہيں جھٹلا يا۔

#### $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$

قَالَ لِيْ يَا عَوْفَ الْاَعْظَمُ اَهْلَ الْجَنَّةِ مَشْغُولُونَ بِالْجَنَّةِ وَ اَهْلُ النَّارِ مَشُغُولُونَ بِالْجَنَّةِ وَ اَهْلُ النَّارِ مَشُغُولُونَ بِالْجَنَّةِ وَ اَهْلُ النَّارِ فَكُنُ اَنْتَ مَشُغُولًا بِيْ قَالَ لِيْ يَا غَوْفَ الْاَعْظَمُ إِنَّ لِيْ مَشُغُولُونَ مِنَ النَّعِيْمِ كَأَهْلِ النَّارِ يَتَعَوَّذُونَ مِنَ النَّعِيْمِ لَا النَّارِ يَتَعَوَّذُونَ مِنَ النَّعِيْمِ لَا النَّارِ يَتَعَوَّذُونَ مِنَ النَّعِيْمِ لَا النَّارِ يَتَعَوَّذُونَ مِنَ النَّعِيْمِ النَّامِ الْمَارِ النَّارِ الْمَارِ النَّامِ الْمَارِ الْمُعَلِّدُ الْمَارِ الْمَارِ الْمُنْ الْمَارِ الْمَارِ الْمُلْوِلُ النَّامِ الْمُنْ الْمَارِ الْمُعَلِّدُ الْمُلْ النَّامِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ

ترجمہ: مجھ سے فرمایا ''اے غوث الاعظم ! اہلِ جنت جنت میں مشغول ہیں اور اہلِ دوزخ ' دوزخ میں مشغول ہیں اور اہلِ دوزخ ' دوزخ میں مشغول ہیں لیکن تُو مجھ میں مشغول رہ۔ مجھ سے فرمایا اے غوث الاعظم ! اہلِ جنت میں سے میرے ایسے بندے بھی ہیں جو نعمتوں سے اس طرح پناہ مانگتے ہیں جو نعمتوں سے اس طرح پناہ مانگتے ہیں ۔''

شرح: الله تعالی نے قرآن پاک میں جنت اور اس کی نعمتوں کا تذکرہ کثرت سے فرمایا ہے کہ الله کے پہند بدہ اور انعام یافتہ بندے جنت میں ہوں گے جس کے پنچنہریں بہہرہی ہوں گی اور وہ اس میں ہمیشہر ہیں گے۔اس طرح کی بیثار آیات ہیں جن کو پڑھ کر طالبانِ عقبی میں ایک جذبہ اور ولولہ پیدا ہوتا ہے اور مزید شوق سے نیک اعمال میں مشغول رہتے ہیں تا کہ الله تعالی ان سے خوش ہواور انہیں جنت عطا کرے۔ جب الله کے یہ بندے جنت میں جائیں گے تو وہ اس کی خوش ہواور انہیں جنت عطا کرے۔ جب الله کے بیہ بندے جنت میں جائیں گے تو وہ اس کی نعمتوں کی طرف ہی مبذول رہیں گے جہاں وکش اور حسین وجمیل حوریں، دودھ وشہد کی بہتی

نہریں اور قیمتی پھروں اور جواہرات سے بے محلات، نو جوان خدمت گزار، چپجہاتے پرندے، شریں ولذیذ پھل وغیرہ تو انہیں شاید اللہ تعالیٰ کی یا دبھی نہیں آئے گی اسی لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جنتی جنت میں مشغول رہیں گے۔

'دوزخی دوزخ میں مشغول ہوں گئے سے مراد بہ ہے دوزخی دردناک عذاب اور دوزخ کی ہولنا کیوں کے باعث ہروقت تکلیف میں ہوں گے جہاں کھانے پینے کے لیے بھی ایسی چیزیں دی جائیں گی جوخود بھی کسی عذاب سے کم نہ ہوں گی۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ وَ طَعَامُ الْأَثِيْمِ وَ كَلْمُهُلِ عَيَّلِي فِي الْبُطُونِ وَ كَغَلِي الْبُطُونِ وَ الْبَعِيْمِ وَ ثُمَّةً صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَلَابِ الْحَبِيْمِ وَ ثُمَّةً صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَلَابِ الْحَبِيْمِ وَ (سورة الدفان - 48-43)

ترجمہ: بیشک کا نے دار پھل کا درخت بڑے نافر ما نوں کا کھانا ہوگا۔ پیھلتے ہوئے تا نے کی طرح وہ پیٹوں میں کھولے گا۔ کھولتے ہوئے پانی کے جوش کی ما نند۔ (سیم ہوگا) اس کو پکڑ لوا ور دوزخ کے وسط تک اسے زور سے کھیٹے ہوئے لے جاؤ۔ پھراس کے سرپر کھولتے ہوئے پانی کا عذاب ڈالو۔ اہل دوزخ کو دوزخ میں مختلف طرح کے عذاب دیئے جائیں گے۔ وہ ہر لمحہ اللہ سے نالہ وفریا و کرتے رہیں گے اورا پی خطاؤں اور گنا ہوں کو یا دکر کے آہ وزاری کرتے ہوئے اللہ سے معافی کرتے رہیں گے اورا پی خطاؤں اور گنا ہوں کو یا دکر کے آہ وزاری کرتے ہوئے اللہ سے معافی عوصل کے مانہیں ایک موقع مزید دے دیا جائے تا کہ وہ اپنے گنا ہوں کی تلافی کریں لیکن دنیا ایک امتحان گاہ ہے اس لیے یہی ایک واحد موقع ہاس کے بھی ایک واحد موقع ہاس کے بعد کوئی مہلت نہ ملے گی اور وہ ہروقت آہ و بکا کرتے رہیں گے۔اللہ تعالیٰ نے سیدنا غوث الاعظم کوتا کید کی کہ تو میر ے ساتھ مشغول رہ ۔ نہ جنت کی طرف توجہ کراور نہ دوزخ طرف۔ تیری طلب محض میری ذات اور میرا قرب ہو۔ میری رضا تیرا مقصود ہو۔ میرا دیدارتیرا طرف۔ تیری طلب موٹی اللہ کسی شے کی طرف متوجہ نہ ہو۔

طالبانِ مولی چونکہ اس دنیا میں بھی اللہ کے دیدار اور اس کی رضا کے طلبگار تھے اور آخرت میں بھی

الله کے دیدار کے طلبگار ہوں گے۔اللہ تعالیٰ ان کے نیک اعمال اور محبت کی بدولت جب انہیں جنت میں بھیجے گا تو وہ جنت کی نعتوں سے قرار نہ پائیں گے کیونکہ طالبانِ مولیٰ کے نزدیک غیر ماسویٰ اللہ ساتھ مشغول ہونا گناہ سے بڑھ کر ہے۔ جنہوں نے اللہ کے دیدار اور قرب کی لذت چکھی ہووہ غیر ماسویٰ اللہ دیگر چیزوں سے کیسے لذت پاسکتا ہے۔ حدیثِ مبارکہ ہے:

ترجمه: جواللدكو ببجان ليتاب و الخلوق كساته كسي متم كى كوئى لذت نبيس يا تا\_

جنت بھی اللہ کی مخلوقات میں سے ایک تخلیق ہے۔جس کے دل میں اللہ کی محبت رہی ہی ہو، جن آنھوں نے اللہ کے دیدار کی لذت چکھی ہوا ور جواللہ کے قرب اور حضور کی سے لطف اندوز ہوئے ہوں وہ نفس کے حامل ہوتے ہوئے اس دنیا کی زیب وزینت اور رنگینیوں کی طرف مائل نہیں ہوئے قرحنت میں اس کی نعتوں کی جانب کھیے مائل ہوسکتے ہیں جبکہ جنت میں تو انسان کے ساتھ اس کا نفس بھی نہیں ہوگا جو شہوات کا منبع ہے۔ پس وہ جنت میں بھی بیقراری محسوس کریں گے اور جنت سے اس طرح پناہ ما نگیتے ہیں۔ وہ اللہ تعالی سے دعا مائکیں گے کہ انہیں ہوگا جنت سے نکال دے لیکن اپنا قرب اور اپنا دیدار عطافر ما۔ ایسے ہی عاشقان الہی کے متعلق حضور علیہ الصلاق والسلام نے فرمایا:

- اگر عاشقوں کو جنت اس کے جمال (دیدار) کے بغیر نصیب ہوتو سخت بدشمتی ہے اوراگر مشاقوں کو اس کے وصال سمیت دوزخ بھی نصیب ہوتو یہ نہایت خوش شمتی ہے۔ (اسرار قادری)

  عشرت رابعہ بھری نے اللہ تعالی سے دعا کی یا اللہ اگر میں تیری عبادت جنت کے لالج میں کرتی ہوں تو مجھے جنت سے محروم رکھنا اوراگر میں تیری عبادت جہنم کے خوف سے کرتی ہوں تو مجھے لاز ما دوزخ میں ڈالنالیکن اگر میں تیری عبادت محض تیری خاطر کرتی ہوں تو مجھے اپنے دیدار سے محروم نہ رکھنا۔
- السليمان دراني فرماتے ہيں كہ الله تعالى كى مخلوق ميں كھھ ايسے لوگ بھى ہيں الله تعالى كى مخلوق ميں كھھ ايسے لوگ بھى ہيں

جنہیں جنت اوراس کی تعتیں اللہ تعالیٰ سے نہیں روکتیں تو دنیا کے باعث وہ کیے رک سکتے ہیں۔
حضرت بایزید بسطا می رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: '' میں تسلیم کے معاملے میں اس منزل پر
پہنچ گیا ہوں کہ اگر اللہ تعالیٰ کسی شخص کو (میری جگہ) اعلیٰ علییں (فردوس بریں) میں ہمیشہ ہمیشہ کیلئے جگہ
دے دے اور مجھے ہمیشہ ہمیشہ کیلئے اسفل السافلین لیعنی جہنم کے انتہائی نچلے درجے میں پھینک
دے تو میں اس شخص سے بھی بڑھ کرخدا سے راضی ہوں گا۔''

اس کیے اللہ تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظمیٰ سے فر مایا کہ اہلِ جنت میں بہت سے جنتی ایسے ہوں گے جو جنت سے اس طرح پناہ مانگیں گے جیسے دوزخی دوزخ سے پناہ مانگتے ہیں۔

\*\*\*

قَالَ إِنْ يَا غَوْثَ الْأَعْظَمُ إِنَّ إِنْ عِبَادِئْ سِوَى الْأَنْبِيَاءُ وَ الْمُرْسَلِيْنَ لَا يَطْلِعُ عَلَى اَحُوالِهِمْ اَحَدُّمِنُ اَهْلِ النَّانِيَا وَ لَا اَحَدُّمِنُ اَهْلِ اللَّارِ وَ لَا النَّارِ وَ لَا مَالِكُ وَ لَا رِضُوانٌ وَ اَحَدُّمِنُ اَهْلِ النَّارِ وَ لَا مَالِكُ وَ لَا رِضُوانٌ وَ اَحَدُّمِنُ اَهْلِ النَّارِ وَ لَا اللَّا النَّارِ وَ لَا اللَّا اللَّهُ وَ لَا اللَّهُ وَا اللَّهُ وَ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَ لَا اللَّهُ وَاللَّلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّالِيْ اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللْلِلْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللِللْمُ الللللللِمُ اللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللللللَ

يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ اَنْتَ مِنْهُمُ وَ عَلَامَا عُهُمُ فِي اللَّانَيَا اَجْسَامُهُمُ مُحُتَرِقَةً مِنْ قِلَّةِ الطَّعَامِ وَ الشَّرَابِ وَ نُفُوسُهُمُ مُحُتَرِقَةٌ عَنِ الشَّهُوَاتِ وَ قُلُوبُهُمُ مُحُتَرِقَةٌ عَنِ الشَّهُوَاتِ وَ قُلُوبُهُمُ مُحُتَرِقَةٌ عَنِ اللَّحْظَاتِ وَ هُمُ اَصْحَابُ مُحْتَرِقَةٌ عَنِ اللَّحْظَاتِ وَ هُمُ اَصْحَابُ الْبَقَاءُ الْبُحْتَرِقَوُونَ بِنُورِ للِّقَاءُ الْبَقَاءُ الْبَعَتَرِقُونَ بِنُورِ للِّقَاءُ

ترجمہ: مجھ سے فرمایا ''اے غوث الاعظم ! انبیا و مرسلین کے علاوہ میرے ایسے بندے بھی ہیں جن کے احوال سے نداہل دنیا میں سے کوئی واقف ہیں نداہل آخرت میں سے، نہ اہلِ جنت میں سے اور نہ اہلِ دوزخ میں سے، نہ مالک اور نہ رضوان۔
انہیں نہ جنت کے لیے خلیق کیا گیا ہے نہ دوزخ کے لیے، نہ تواب کے لیے، نہ عذاب
کے لیے، نہ حور وقصور کے لیے نہ غلمان ونو جوان جنتی لڑکوں کے لیے۔ پس ان کے لیے
طوبی ہے جوان پر ایمان لا کیں اگر جہ وہ انہیں نہ پہچا نتے ہوں۔

ا سے غوث الاعظم ! ان کی دنیا میں علامات بہ ہیں کے ان کے جسم کھانے پینے کی قلت کے باعث جل چکے ہیں اور ان کے قلوب کے باعث جل چکے ہیں اور ان کے قلوب خطرات سے جل چکے ہیں اور ان کی ارواح لحظات سے جل چکی ہیں ۔ وہ صاحب بقا ہیں جونو رِلقا سے جل چکے ہیں۔ ''

شرح: اس دنیا میں افضل ترین گروہ انبیا اور مرسکین کا ہے اس کے بعد اصحابِ رسول اور پھر درجہ بدرجہ فقر ااور اولیا کاملین دیگر انسانوں سے افضل ہیں۔ تا ہم ان میں سے سب معروف نہیں ہوتے اور نہ ہی وہ مسئد تلقین وارشاد پر فائز ہوکر لوگوں کو تعلیم وتلقین اور وعظ و نصیحت کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے کم وہیش ایک لاکھ چوہیں ہزار انبیا و مرسکین انسانوں کی ہدایت کے لیے اس دنیا میں مبعوث فرمائے کیکن قرآن میں پچیس (25) انبیا کے ناموں کا ذکر ملتا ہے جب کہ دیگر انبیا کے معموث فرمائے کیکن قرآن میں پچیس (25) انبیا کے ناموں کا ذکر ملتا ہے جب کہ دیگر انبیا کے ناموں کا ذکر ملتا ہے جب کہ دیگر انبیا کے ناموں کا ذکر ملتا ہے جب کہ دیگر انبیا کے کثیر اولیا اور فقر اایسے ہیں جو کہ غیر معروف ہیں ان کے متعلق نام خفی ہیں۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کے کثیر اولیا اور فقر اایسے ہیں جو کہ غیر معروف ہیں ان کے متعلق کوئی نہیں جانتا اور نہ ہی مخلوق میں سے کوئی ان کے مقام و مرتبہ کے متعلق آگاہ ہے۔

مدیثِ قدی میں ارشادِ باری تعالی ہے:

اِنَّ اَوْلِیمَا یُنْ تَحْتَ قَبَا یُنْ لَا یَعْرِفُهُمْ غَیْرِیْ

ترجمہ: بیشک میرے اولیا ایسے بھی ہیں جومیری قباتلے پوشیدہ ہیں اور انہیں میرے سوا کوئی نہیں جانتا۔

الله بن عمرضی الله عنه سے روایت ہے کہ حضور علیہ الصلاۃ والسلام نے فرمایا

تمام بندول میں خدا کے نزدیک وہ زیادہ محبوب ہیں جوتقوی والے ہیں اور چھے ہوئے ہیں۔اگر وہ غائب ہوں تو انہیں کوئی تلاش نہ کرے اور گواہی ویں تو پہچانے نہ جائیں۔وہ لوگ ہدایت کے امام اور علم کے چراغ ہیں۔(طرانی۔ماکم)

حضرت ثوبان رضی اللہ عنۂ بیان کرتے ہیں کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا بے شک میری امت میں سے بعض لوگ ایسے بھی ہیں کہ ان میں سے اگر کوئی شخص تم میں سے کسی سے درہم کا سوال کرنے تو وہ اسے دینار نہ دے اورا گر کسی سے درہم کا سوال کرنے تو وہ اسے نہ دیا در اگر کسی سے درہم کا سوال کرنے تو وہ اسے نہ دیا در اگر کسی سے پینے کا سوال کرنے تو وہ اسے نہ دیا ہیں وہی شخص اگر اللہ تعالیٰ سے جنت عطافر مادے۔وہ پہلے پرانے کپڑوں والا جنت کا سوال کرنے تو اللہ تعالیٰ اسے ضرور اللہ تعالیٰ اسے ضرور بالضرور یورا کرتا ہے۔ اورا گروہ کسی معاملہ میں اللہ تعالیٰ کی قشم کھالے تو اللہ تعالیٰ اسے ضرور بالضرور یورا کرتا ہے۔ (طبرانی)

علی صرت ابو ہر پرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ عزوج ل فرمائے گا'' آدم کے بیٹے! میں بھار ہوا تو نے میری عیادت نہ کی۔'' وہ کہے گا میرے ربّ! میں کیسے تیری عیادت کرتا جبکہ تو ربّ العالمین ہے۔ اللہ تعالی فرمائے گا'' کیا تہمیں معلوم نہ تھا کہ میر افلال بندہ بھارتھا، تو نے اس کی عیادت نہ کی۔ تہمیں معلوم نہیں کہ اگر تو اس کی عیادت نہ کی۔ تہمیں معلوم نہیں کہ اگر تو اس کی عیادت نہ کی میہمیں معلوم نہیں کہ اگر تو اس کی عیادت نہ کہ تھے کھانا نہ کھلا یا۔'' وہ مخص کہے گا اے میرے دبّ! میں تجھے کیسے کھانا کھلا تا جبکہ تو خود بی سارے جہانوں کو پالنے والا ہے۔ اللہ تعالی فرمائے گا'' کیا تجھے معلوم نہیں کہ میرے فلال بندے نے تجھے سے کھانا کھلا دیتا تو تہمیں وہ بندے نے تجھ سے کھانا کھلا دیتا تو تہمیں وہ لایا۔'' وہ مخص کہا گا میرے ربّ! میں تجھے کیسے پانی پلا تا جبکہ تو خودسارے جہانوں کو پالنے والا ہے۔ اللہ تعالی فرمائے گا'' میرے فلال بندے نے تجھ سے پانی ہانگا تھا تو نے اسے پانی نہیا بلایا۔'' وہ مخص کہا میرے ربّ! میں تجھے کیسے پانی پلاتا جبکہ تو خودسارے جہانوں کو پالنے والا ہے۔ اللہ تعالی فرمائے گا'' میرے فلال بندے نے تجھ سے پانی ہانگا تھا تو نے اسے پانی نہیا یا اللہ بندے نے تجھ سے پانی ہانگا تھا تو نے اسے پانی نہیا ہے۔ اللہ تعالی فرمائے گا'' میرے فلال بندے نے تجھ سے پانی ہانگا تھا تو نے اسے پانی نہ پلایا۔ وہ مخص کہا قرمائے گا' میرے فلال بندے نے تجھ سے پانی ہانگا تھا تو نے اسے پانی نہ پلایا۔ وہ مخص

اگرتواس كوپانى بلاديتاتو (آج)اس كوميرے پاس پاليتا-" (مسلم-6556)

الله تعالی نے ان لوگوں کوخوشخری دی ہے جوان لوگوں پرایمان لائیں ،ان کی خدمت کریں اگر چہ وہ ان کے مرتبہ سے انجان ہوں۔

تاہم جولوگ اللہ کے ان محبوبین کی صحبت اور ان سے ملاقات کے متمنی ہوں ان کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب بندوں کی علامات بتا دی ہیں تا کہ آنہیں پہچانے ہیں آسانی ہو ۔ کم کھانے پینے کی وجہ سے ان کے جسم جلے ہوئے ہیں اور ان کے نفس شہوات سے جلے ہوئے ہیں ۔ جبیبا کہ پہلے بھی بیان ہو چکا ہے کہ جسم لذات مانگنا ہے خاص کر لذیذ اور مرغن کھانوں کی لذت، شریں مشروبات بینے کی لذت وغیرہ ۔ اور نفس انسان کے اندر مختلف شہوات پیدا کرتا ہے جن میں کھانے کی شہوت، جماع کی شہوت وغیرہ شامل ہیں ۔ انہی شہوات کی پیروی جماع کی شہوت، عزوجاہ کی شہوت وغیرہ شامل ہیں ۔ انہی شہوات کی پیروی

### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 292 ﴿ 292 ﴿ ترجمه وشرح الرسالة الغوشيه ﴾ [292 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ الله الغوشيه الله الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة ال

اور پھیل میں ہی انسان اللہ سے غافل ہوجا تا ہے۔ تا ہم شہوتِ معدہ کوتمام شہوات کی جز قرار دیا گیاہے۔

- النان افضل من منورعلیہ الصلوٰ قو السلام نے فرمایا کہ مرتبہ کے لحاظ سے قیامت کے دن وہ انسان افضل ہوگا جو دنیا میں زیادہ بھوکا ہے اور اللہ کے بارے میں تفکر کرے اور قیامت کے دن اللہ کی بارگاہ میں مغضوب ترین انسان وہ ہوگا جوزیادہ کھا تا پیتا ہوگا۔
- اکہ حضور اکرم النہ کی نے فرمایا جو شخص ایک روٹی پر قناعت کرے گا وہ تمام شہوات سے قناعت کرے گا وہ تمام شہوات سے قناعت کرے گا۔
- امام حسن رضی الله عنهٔ حضور علیه الصلوة والسلام کا فرمان بیان فرمات بین (و فکر نصف عبادت مین الله عنهٔ حضور علیه الصلوة والسلام کا فرمان بیان فرمات مین الله عنه وت الله عنه و تناوت الله عنه و
- الله عنه فرات عبدالله ابن عباس رضی الله عنه فرماتے ہیں 'اس مخص کے پاس فرشتے نہیں آتے جو پیٹ بھر کر کھائے۔
- حضرت ابنِ مسعودٌ روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اس عالم سے جو پیٹ بھر بھر کرموٹا ہوا ہو ابغض رکھتا ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ شیطان انسان میں خون کی طرح دوڑتا ہے اور اس کے راستوں کو بھوک اور پیاس سے نگ کرو۔ ایک روایت میں ہے کہ پیٹ بھر کر کھانے سے برص پیدا ہوتا ہے۔ حضور اکرم مان ہے کہ جو سیر شکم یعنی پیٹ بھر کر سویا اس کا دل سخت ہوجائے گا۔
- اور جہالت پید بھر کر کھانے میں ہے۔

امام غزالی رحمته الله علیه فرماتے ہیں:

عدہ بدن کے لیے ایک حوض کی حیثیت رکھتا ہے جس سے رگیں نکل کرسات اطراف کو جاتی ہیں وہ سات نہروں کی مانند ہیں اور تمام خواہشات کا منبع بھی معدہ ہے۔ حضرت آ دم علیہ

السلام کواگر جنت سے نکالا گیا تو اسی شہوت کی وجہ سے۔اور پیٹ کی شہوت دوسری تمام شہوات اور خواہشات کی جڑے۔ جب پیٹ کی شہوت ختم ہوجاتی ہے لیمنی پیٹ بھرجا تا ہے تو عورت کی شہوت بیدا ہوتی ہے اور آ دمی کی طلب ہوتی ہے کہ بہت ہی عورتیں ہوں جن سے صحبت کروں معاملہ یہیں پزیمیں رکتا کیونکہ آ دمی کی طلب ہوتی ہے کہ بہت ہی عورتیں ہوں جن سے صحبت کروں معاملہ یہیں پزیمیں رکتا کیونکہ آ دمی کھانے اور جماع کی خواہش اس وقت تک پوری نہیں کرسکتا جب تک مال نہ ہوتو اسی سبب سے مال کی حرص پیدا ہوتی ہے اور مال سوائے جاہ وحشمت (عزوجاہ) اور کا روبار کے حاصل نہیں ہوتا اور اس کے لیے لوگوں سے میل جول رکھنا پڑتا ہے تو یہیں سے غصہ ،حسد ، تکبر ، دیا ، بغض ، کینہ وغیرہ پیدا ہوتے ہیں۔معدہ کا انسان پر حاوی ہونا تمام گنا ہوں کی اصل ہے اور معدہ کو زیر کرنا تمام نیکیوں کی اصل ہے۔ (احیاء العلوم جلدسوم)

اسى كيه حضرت يخى سلطان باصور حمة الله عليه فرمات بين:

تا گلو پر مشو که دیگ نه آب چندان مخور که ریگ نه

ترجمہ: تو گلے تک خود کونہ بھر (بینی پید بھر کرمت کھا) کیونکہ تو دیگ نہیں ہے اور نہ ہی اس قدر پی کیونکہ توریت نہیں ہے۔ (محکم الفقرا)

جب انسان کا پید بھر جاتا ہے تو جماع کی شہوت پیدا ہوتی ہے۔ امام غز الی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

انسان پر شہوت جماع دوفائدوں کے لیے مسلط ہوئی۔ 1. اس سے لذت حاصل کر کے قیامت کی لذتوں میں سب سے زیادہ قیامت کی لذتوں کو یاد کر ہے کیونکہ بیلذت اگر دیریا ہوتی تواجسام کی لذتوں میں سب سے زیادہ تو ی ہوتی جس طرح کہ آگے تمام تکلیفوں سے زیادہ تکلیف دہ ہے۔ انسانوں کو سعادت اور جنت کی رغبت دلا نا اور دوز خ سے ڈرا نا بغیر لذت محسوس کیے اور تکلیف محسوس کی نہیں ہوسکتا جب دنیا میں مثلاً کوئی لذت جماع کو عمدہ یائے گاتو یقین کرلے گاکہ جنت کے لذائذ بھی اسی طرح ہوں میں مثلاً کوئی لذت جماع کو عمدہ یائے گاتو یقین کرلے گاکہ جنت کے لذائذ بھی اسی طرح ہوں کے آگر چہوہ اس سے اعلیٰ ہوں گے۔ 2. نسل کا باتی رہنا۔ بظاہر بیددو فائدے ہیں مگراس میں

آ فات اتنی بڑی ہیں کہ آ دمی اگر اس شہوت کو ضبطِ اعتدال میں ندر کھے تو دین اور دنیا دونوں کو ضائع کردےگا۔ (احیاءالعلوم جلدسوم)

- عضورعلیه الصلوة والسلام کا فرمان ہے کہ عورتیں شیطان کا جال ہیں اگر بیشہوت (جماع) نہ ہوتی تو عورتوں کا مردوں پر قبضہ نہ ہوتا۔ (احیاء العلوم جلد سوم)
- روایت ہے کہ اہلیس حضرت بجی ابن ذکر یا علیما السلام کے سامنے آیا۔ اس کے پاس

  پھندے ہیں۔ ہیں ابن آ دم کوان پھندوں میں پھنسالیتا ہوں۔ آپ نے پوچھا کہ ان میں سے

  پھندے ہیں۔ میں ابن آ دم کوان پھندوں میں پھنسالیتا ہوں۔ آپ نے پوچھا کہ ان میں سے

  کوئی پھندہ میرے لیے بھی ہے؟ اس نے کہا ہاں۔ جب آپ بیٹ بھر کر کھا لیتے ہیں تو میں آپ پر

  نماز اور ذکر دشوار کر دیتا ہوں۔ آپ نے فر مایا اس کے علاوہ بھی کچھ ہے؟ اس نے جواب دیا

  نہیں۔ آپ نے فر مایا خدا کی تشم! میں آج کے بعد بھی پیٹ بھر کر کھا نانہیں کھا وُں گا۔ اہلیس نے کہا

  کہ میں بھی قتم کھا تا ہوں کہ مسلمان کو بھی خیر کی بات نہیں بتا وُں گا۔ (احیاءالعلوم جلدسوم)

  ہماع کی شہوت اور کھانے پینے کی شہوت کو پورا کرنے کے لیے انسان کو مال و دولت کی ضرورت

  ہوتی ہے۔
- عضرت کے لیے آ زمائش کی کوئی چیز ہوتی ہے اور میری امت کی آ زمائش کی چیز مال ہے۔ ہرامت کے لیے آ زمائش کی کوئی چیز ہوتی ہے اور میری امت کی آ زمائش کی چیز مال ہے۔

  حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنهٔ سے روایت ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم
  نے فرمایا ہے کہ عنقریب تمہارے بعد ایک قوم آنے والی ہے جو دنیا کی خوش رنگ نعتیں کھا کیں
  گے ۔خوش قدم گھوڑوں پر سوار ہوں گے ۔ بہترین، حسین اور خو بروعور توں سے نکاح کریں گے۔

  بہترین رنگوں والے کیڑے پہنیں گے۔ ان کے معمولی پیٹ بھی نہیں بھریں گے ان کے دل

کٹرت دولت بربھی قناعت نہیں کریں گے۔ ضبح وشام دنیا کومعبود سمجھ کراس کی عبادت کریں گے

اسے اپنار بہ مجھیں گے اس کے کاموں میں مگن اوراسی کی پیروی میں گامزن رہیں گے جو شخص ان

لوگوں کے زمانہ کو پائے اسے محمد بن عبداللہ (ﷺ) کی وصیت ہے کہ وہ انہیں سلام نہ کرے، بیاری میں ان کی عیادت نہ کرے میں ان کے عیادت نہ کرے میں ان کے عیادت نہ کرے اور جس شخص نے ایسانہ کیا اس نے اسلام کومٹانے میں ان سے تعاون کیا۔(مام)

المنظان الفقر (دوم) حضرت خواجه من بصرى النيخ كاقول بي خدا كانتم! جو مال وزر كوعزيز المنظم على المنظم المنظ

پس اللہ کے نیک ومحبوب بندے اپنے جسم کوان کی لذات مہیانہیں کرتے اور اپنے نفس کو ہرطرح کی شہوات سے روکتے ہیں تا کنفس کا تزکیہ ہوجائے اور وہ ان پرغالب آ کرانہیں اللہ تعالیٰ کی راہ سے دور نہ کر دیے۔

حضورعليه الصلوة والسلام في ارشا دفر مايا:

مَنْ كَانَ مَشْغُولُ فِي اللَّانَيَا بِنَفْسِهِ فَهُوَ مَشْغُولٌ فِي الْاخِرَةِ بِنَفْسِهِ وَ مَنْ كَانَ مَشْغُولُ فِي اللَّاخِرَةِ بِرَبِّهِ مَشْغُولُ فِي اللَّاخِرَةِ بِرَبِّهِ مَشْغُولُ فِي اللَّاخِرَةِ بِرَبِّهِ مَشْغُولُ فِي اللَّاخِرَةِ بِرَبِّهِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّاخِرَةِ بِرَبِّهِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعَلَّمُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعَلَّمُ عَلَى اللْمُ عَلَى اللْمُ عَلَى الْمُعْمَلِمُ ع

ترجمہ:جود نیامیں اپنے نفس کے ساتھ مشغول ہے وہ آخرت میں بھی اپنے نفس کے ساتھ مشغول ہو گا اور جود نیامیں اپنے ربّ کے ساتھ مشغول ہے وہ آخرت میں بھی اپنے ربّ کے ساتھ مشغول ہو گا۔

پس جوطالب بیہ باتیں یا در کھتا ہے وہی کامیاب ہوتا ہے اور اس کا شار اللہ کے ان نیک بندوں میں ہوتا ہے جن کے متعلق فرمایا کہ ان کے جسم لذات سے جلے ہوئے ہیں اور ان کے فس شہوات سے جلے ہوئے ہیں۔

الله تعالى نے اپنے بندوں كى ايك اورنشانى بيہ بتائى كدان كول خطرات سے جلے ہوتے ہيں يعنى خطرات اور وساوس سے پاك ہوتے ہيں۔ وہ ذكر اللى كى بدولت قلبى وروحانى طور پراس قدر مضبوط ہوتے ہيں كہ شيطان كے وساوس ان كے قلوب پراثر انداز نہيں ہوتے حضور عليه الصلاة والسلام نے ارشاد فرمايا:

#### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 296 ﴿ 296 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ و296 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ وقال المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة ا

الشَّيْطُنُ جَاثِمٌ عَلَى قَلْبِ إِنْنِ أَدَمَ إِذَا ذَكَرَ اللَّهُ خَنَسَ الشَّيْطُنُ تَرجمه: شيطان ابنِ آدم كَ قلب بر قضه جمائ موئ ہے، جب بندہ ذكر الله كرتا ہے تو شيطان بھاگ جاتا ہے۔ (بحواله سلطان الوحم)

پس جب قلب خطرات سے نجات پالیتا ہے تو قلب کی آئکھیں کھل جاتی ہیں جن سے وہ اللہ تعالیٰ کا دیدار کرتا ہے۔ حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وانی کدام دولت درو وصف می نماید الله چشمی که باز باشد هر لحظه بر جمال

ترجمہ: کیا تو جانتا ہے کہ وہ کونی دولت ہے جس کے اللہ تعالیٰ کا دیدار نصیب ہوجاتا ہے۔ بیدولت باطن کی وہ آگھ ہے جواگر کھل جائے تو ہر لمحہ اللہ تعالیٰ کے جمال کا دیدار کرتی ہے۔ (سلطان الوهم)

اللہ پاک کے ان پوشیدہ بندوں کی ایک علامت بی بھی اللہ نے بیان فرمائی ہے کہ ان کی ارواح لحظات سے جلی ہوتی ہیں۔ لحظات سے مراوز مان و مکان کی قید و بند ہے۔ انسان کو اس و نیا ہیں کہیں بھی کسی بھی جگہ پرآنے یا جائے نے لیے سفر بھی کرنا پر نتا ہے اوراس کے لیے وقت بھی درکار ہوتا ہے لینی وہ زمان و مکان کی قید میں ہوتا ہے لیکن روح کا جو ہر نور ہے اور نور مادے سے پاک ہوتا ہے لینی شرط بیہ ہے کہ وہ زمان و مکان کی قید ہے اور آسکتی ہے لیکن شرط بیہ ہے کہ وہ زمان و مکان کی قید سے آزاد ہو کیونکہ جب تک روح اس مادی وجود میں مقید ہے تب تک وہ زمان و مکان کی مختاج ہوتی ہے۔ لیکن اللہ تعالی کے بندے روحانی ترقی اور باطنی پاکیزگی کی بدولت اس قدر قوت ماصل کر لیتے ہیں کہ ان کی روح اس وجو و بشری میں رہتے ہوئے باطنی طور پر ہر جگہ آتی جاتی ہے اور باطنی طور پر عروح کرتے ہوئے لاھوت لا مکان میں پہنچ جاتی ہے جوزمان و مکان کی حداور قید سے آزاد عالم ہے۔ حضرت بخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ اپنی تصنیف ''سلطان الوھم'' میں بیان فرماتے ہیں:

عارفین میں ہے کی ہے گئے جارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا و لا صَبّائ عِنْدِی وَ لَا مَسّاءُ (ترجمہ: میر نزدیک نشخ ہا در نشام ہے)۔ جس جگہ پر میں ہوں وہاں نہ شام ہے اور نہ ہی مقام ہے۔ ہوا در نہ ہی مقام ہے۔ ہوا در نہ ہی مقام ہے۔ اور نہ خوف ہے، نہ حاصل ہے اور نہ ہی مقام ہے۔ اُنہ الطّب فَدُ اللّه مِنْ الطّب فَدُ اللّه وَ اَنَّا اللّه وَ اَنَّا اللّه وَ اللّه مِن اللّه وَ اللّه وَا اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَا اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَا اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَا اللّه وَاللّه وَا اللّه وَاللّه وَاللّه وَا اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّهُ وَاللّه

سلطان الوهم کی مندرجہ بالا عبارت اس بات کی تقیدیق کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بندوں یعنی عارفین کی ارداح لحظات سے جلی ہوتی ہیں یعنی زمان اور مکان (Time and Space) سے آزاد ہوتی ہیں۔

اللہ کے بینک اور گمنام بندے ہرطرح کی لذات، شہوات اور خطرات سے نجات پاچکے ہوتے ہیں اور باطنی ترقی کرتے ہوئے عالم ملکوت اور عالم جروت سے گزر کر عالم لاھوت لا مکان میں پہنچ چکے ہوتے ہیں جہاں ان کی ارواح از ل میں روح قدی کی صورت میں موجود تھیں اور اپنچ میں خرق ہوجاتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کے نور سے بی ان کا نور اصل وطن پہنچ کر وہ نور ذات اللهی میں غرق ہوجاتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کے نور سے بی ان کا نور جدا ہوا تھا۔ پس جن کے جسم لذات سے نفس شہوات سے ، قلوب خطرات سے اور ارواح کھلات سے جل چکی ہوں ان کے باطن میں باقی کیارہ جاتا ہے؟ وہ تو اپنی ہستی کو نابود کر چکے ہوتے ہیں۔ ان کے وجود میں تو محض اللہ کی ذات باقی رہ جاتی سے اتی ہے ۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی ان بندوں کو اصحاب بقا فرمایا ہے ۔ بقاصر ف اللہ تعالیٰ کی ذات کو ہے باقی ہر شے فتا ہونے والی ہے ۔ چونکہ اللہ کے یہ بندے اپنی ہستی کو مٹا چکے ہیں اس لیے ان میں صرف حق تعالیٰ ہی رہ جاتا ہے اور اسی کو بقا ہے ۔ بقول شاعر:

مٹا دے اپنی ہستی کو گر کچھ مرتبہ چاہے کہ دانہ خاک میں مل کر گل و گلزار ہوتا ہے جب نے زمین میں بویا جاتا ہے تو وہ نے اپنی ہتی کھودیتا ہے جمی اس سے کونپل پھوٹی ہے جوایک تناور درخت بن جاتی ہے اور اس پر پھل لگتا ہے اور اس پھل میں وہی نئے دوبارہ سے موجود ہوتا ہے ۔ نئے کا پھوٹنا اس کی فناختی اور درخت اور اس پر لگنے والے پھل کی صورت میں دوبارہ سے اپنا وجود حاصل کرنا اس کی بقائقی ۔ اسی طرح اسی مادی وظاہری وجود میں رہتے ہوئے مرشد کا مل اکمل کی راہبری میں فنا فی الشیخ ، فنا فی الرسول اور فنا فی اللہ کی منازل طے کرنا اور اپنی ہت کی کومٹا دینا ہی اصل کا میابی ہے کیونکہ ان منازل کو طے کرنے کے بعد ہی بقاباللہ کی منزل ملتی ہے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے سیدنا غوث الاعظم سے فرمایا کہ وہ صاحب بقابیں جو دیدار کے نور سے جلے میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ وصال پا ہوئے ہیں اور ذات حق تعالیٰ کے ساتھ وصال پا کہ وہ صاحب بقابیں ۔ حضرت تنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ کرعین وہی ہتی ہوگے ہیں اس لیے وہ صاحب بقابیں ۔ حضرت تنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

اے جان عزیز! یہاں اس راز کو یا در کھنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کو اللہ تعالیٰ کے بغیر دیکھنا اور شاخت کرنا (بعنی اس کی معرفت و پہچان حاصل کرنا) ناممکن ہے۔ جب تک طالب مولیٰ خود سے جدا نہیں ہوتا اس وقت تک نہ وہ اللہ کو دیکھ سکتا ہے نہ ہی پہچان سکتا ہے۔ اپنے وجود کی بندگی کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کو دیکھنا اور اس کی معرفت حاصل کرنا ناممکن ہے۔ جب تک طالب مولیٰ خود کے ساتھ ہے اس وقت تک اللہ تعالیٰ کو پانے کا راستہ دریافت نہیں ہوتا۔ جب وہ اپنے وجود سے نجات حاصل کر لیتا ہے تو مطلق فانی ہوجا تا ہے اور پھرخی سے جی کو دیکھنا اور پہچا نتا ہے۔ (سلطان اور م

#### \*\*\*

يَاغَوُكَ الْاَعْظَمُ مَنْ شَغَلَ بِسَوَائِئَ كَانَ بِصَاحِبُهُ فِي النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ آهُلَ الْقُرْبَةِ يَسْتَغِينُونَ عَنِ الْقُرْبِ كَأَهُلِ الْبُعْدِ

### وَهِ ﴿ وَهِ وَمُرْدِ الرسالةِ الغوشيهِ ﴾ [299] ﴿ 299] ﴿ تَرْجَهُ وَثَرُ لَ الرسالةِ الغوشيهِ ﴾ [299]

يَسْتَغِيُثُونَ عَنِ الْبُغْدِ

ترجمہ: "اے غوث الاعظم ! جومیر ہے سواکسی اور کے ساتھ مشغول ہواتو قیامت کے دن وہ اپنے اس دوست کے ساتھ دوزخ میں ہوگا۔ اے غوث الاعظم ! قرب والے قرب سے اس طرح فریاد کرتے ہیں جس طرح دوری والے دوری سے فریاد کرتے ہیں۔ "

شرح: انسان جب اس دنیامیس آتا ہے اور یہاں پروان چڑھتا ہے، دنیا کی زیب وزینت اور طرح طرح کی نعمتوں کود کھتا ہے تو بہت ساری چیزیں اسے پیندآتی ہیں جواسے اپنی طرف مائل کر کے اپنے ساتھ مشغول کر لیتی ہیں۔ پس وہ اپنی انہی محبوب چیزوں میں مشغول رہتا ہے اور انہی سے لذت یا تا ہے۔وہ اس بات کوقطعافر اموش کردیتا ہے بلکہ بیجانے کی کوشش ہی نہیں کرتا کہوہ اس دنیامیں کیوں بھیجا گیاہے۔اس کے نزویک بیدونیا محض عیش وعشرت اور کھیل کود کے سوا کچھ نہیں۔اگرکسی کواحساس دلایا جائے کہ بید دنیا کی زندگی عارضی اور چندروزہ ہےاس لیے آخرت کی فكركرني حابية ويهجواب ملتام كهاس چندروزه زندگى كويريشاني اورفكرول مين مبتلا موكركيون گزاریں بلکہاس زندگی ہے بھر پورلطف اندوز ہوں اور مزے کرتے ہوئے اس دنیا ہے جائیں۔ جب مرنے کے بعد حساب کتاب کا معاملہ آتا ہے توا سے لوگوں کے پاس اپن نجات کے لیے نیک اعمال بھی نہیں ہوتے اور نہ ہی انہوں نے اللہ کی رضا کے لیے کوئی کوشش کی ہوتی ہے جتی کہ اس کی راہ میں جدوجہد کے لیے نیت تک نہیں کی ہوتی۔وہ تواس دنیا میں اپنی من پیند زندگی بسر کرتے ہیں اور جن چیزوں سے انہیں راحت ملتی ہے انہی کے ساتھ وقت گزارتے ہیں۔وہ محبوب چیزیں مادی بھی ہوسکتی ہیں اور جاندار بھی اور رشتے ناطے بھی ، مثلاً انسان کوایئے گھر سے محبت ہوتی ہے یا اس کے دل میں خواہش ہوتی ہے کہ وہ ایبا گھر بنائے جہاں دنیا بھر کی ہر سہولت اور آ سائش میسر ہو اور وہ من پہندگھر کو بنانے میں مشغول رہتا ہے، کوئی سونا و جاندی اور مال و دولت سے اپنے

خزانے بھرنے میں مشغول رہتا ہے، کوئی اپنے کاروبار کودن دگئی رات چوگئی ترقی دینے کے لیے تفکر کرتا رہتا ہے، کوئی ماں باپ اور بیوی بچوں میں وقت گزار کرسکون محسوس کرتا ہے، کوئی اپنے باپ داوا کی مسند سنجالے بیٹھا ہوتا ہے، کوئی عبادات بھی کرتا ہے تو روح سے خالی، بےحضوری والی عبادات جس میں نہ دھیان اللہ کی طرف مبذول ہوتا ہے اور دل میں اس سے ملاقات کا شوق دل میں طرح طرح کے خیالات، فکریں اور پریشانیاں وار دہوتی رہتی ہیں۔ بقول اقبال اُنہ جو میں سر بسجدہ ہوا بھی زمیں سے آئے گئی صدا

(بانگردرا)

حضرت يخي سلطان باهُورحمة الله عليه پنجابي ابيات ميں فرماتے ہيں:

باجھ حضوری نہیں منظوری، توڑے پڑھن بانگ صلاتاں ھُو روزے نفل نماز گزارن، توڑے جاگن ساریاں راتاں ھُو باجھوں قلب حضور نہ ہووے، توڑے کڑھن سے زکاتاں ھُو باجھ فنا رب حاصل ناہیں باھُوؒ، ناں تاثیر جماعتاں ھُو

پس جواللد کے علاوہ کسی شے کے ساتھ مشغول رہتا ہے تو قیامت کے دن وہ اپنے اس محبوب سمیت دوزخ کی آگ میں جائے گا۔ ایسے ہی لوگوں کواللہ تعالی نے قرآن میں خبر دار فرمادیا:

﴿ قُلُ إِنْ كَانَ ابَآؤُكُمْ وَ ابْنَاؤُكُمْ وَ إِخْوَانُكُمْ وَ ازْوَاجُكُمْ وَ عَشِيْرَتُكُمْ وَ الْمُوالُ مَا وَالْمُوالُ مِا قُتَرَفْتُهُ وَ اللّهُ لَا يَهْدِي الْفُومَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِي اللّهُ بِأَمْرِهِ \* وَاللّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِي اللّهُ بِأَمْرِهِ \* وَاللّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِي اللّهُ بِأَمْرِهِ \* وَاللّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ اللّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِي اللّهُ بِأَمْرِهِ \* وَاللّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ اللّهُ اللّهُ وَمِهَا دِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبُّ صُوا حَتَّى يَأْتِي اللّهُ بِأَمْرِهِ \* وَاللّهُ لَا يَهْدِي اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهْدِي اللّهُ وَمِهَا وَمُ اللّهُ لَا يَهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهُ اللّهُ لَا يَهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهُ مِنْ وَاللّهُ لَا يَهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يَهُ مِنْ وَاللّهُ لَا يَعْلِي اللّهُ وَا مُلْكُولُهُ وَا عَلَيْ اللّهُ لَا يَهُ مِنْ وَاللّهُ لَا يَهُ مِنْ وَاللّهُ لَا يَهُ مِنْ وَاللّهُ لَا يَهُ مِنْ اللّهُ لَا يَهُ مِنْ وَاللّهُ لَا يَعْلِي اللّهُ وَاللّهُ لّهُ اللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا يَهُ مِنْ اللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَالُهُ لَا عَلَيْكُولُ اللّهُ لَا عَلَيْ اللّهُ لَا عَلَا اللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَاللهُ لَا عَلَى اللّهُ لَا عَلَا اللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَيْ اللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَى اللّهُ لَا عَلَا لَاللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ وَاللّهُ لَا عَلَا لَا لَا لَا لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَا لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَا لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَاللّهُ لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا لَا لَا عَاللّهُ لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلْمُ لَا عَلَا لَا عَلَاللّهُ لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا عَلّا لَا عَلَا لَا عَلَا لَا

ترجمہ: (اے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) آپ فر مادیجئے اگر تمہارے باپ (اور دادا) اور تمہارے بیٹے (اور یٹیاں) اور تمہارے بیٹے (اور یٹیاں) اور تمہارے بویاں اور تمہارے (دیگر) رشتہ دار اور تمہارے

اموال جوتم نے (محنت ہے) کمائے اور تجارت وکاروبار جس کے نقصان سے تم ڈرتے رہتے ہواور وہ مکانات جنہیں تم پیند کرتے ہو، تمہارے نزد یک اللہ اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) اور اس کی راہ میں جہاد سے زیادہ محبوب ہیں تو پھر انتظار کرویہاں تک کہ اللہ اپنا تھم (عذاب) لے آئے۔ اور اللہ فاسقوں کو ہدایت نہیں دیتا۔

مندرجہ بالاآیت میں بیان کردہ تمام چیزیں اور رشتے اللہ تعالی اس دنیا میں انسان کوعطافر ما تا ہے کہ اگر بیہ کی خرد بیسب اس کی ضرورت ہیں۔اللہ نے ان سے منع نہیں فرمایا صرف بیہ تنبیہ کی ہے کہ اگر بیہ سب اللہ کی راہ میں نکلنے میں رکا وٹ بنتے ہیں یا انسان اللہ سے زیادہ ان سے محبت کرتا ہے اور انہی میں مشغول رہتا ہے تو پھر وہ انظار کرے کہ اللہ اپنا تھم اس پر نافذ کرے۔ بیشک بیسب چیزیں قیامت کے دوز اس کے سی کام نہ آئیں گی بلکہ اس کے دوز خ میں جانے کا سبب بنیں گے اور وہ اپنی تمام محبوب چیزوں اور رشتوں کے ساتھ دوز خ میں جائے گا۔ ذیل میں ایک حدیث مبار کہ تحریر کی جار ہی ہے جس سے اس بات کی تصدیق ہوجاتی ہے کہ انسان قیامت کے دوز اس کے دوز اس کے موجت کرتا تھا۔

حضرت النسطى الله عليه وآله وسلم كى خدمت ميں حاضر ہوكر عرض كيا اے الله كے رسول الله على الله عليه وآله وسلم كى خدمت ميں حاضر ہوكر عرض كيا اے الله كے رسول القامت كب آئے گى؟ نبى اكرم صلى الله عليه وآله وسلم نماز اواكر نے كے ليے كھڑے ہو گئے۔ پھر جب نماز سے فارغ ہوئے تو فرما يا "قيامت كے بارے ميں سوال كرنے والا شخص كہاں ہے؟" اس آ دى نے كہا ميں موجود ہوں الله كے رسول آئے سلى الله عليه وآله وسلم نے فرما يا "قيامت كے ليے تم نے كيا تيارى كر ركھى ہے؟" اس نے عرض كيا الله كے رسول الله كے رسول آئے ہوئى زيادہ صوم وصلوق اكشے نہيں كى ہے گريہ بات ہے كہ ميں الله اور اس كے رسول اسے محبت كرتا ہوں۔ آپ صلى الله عليه وآله وسلم نے فرما يا "آ دى اس كے ساتھ ہوگا جس سے محبت كرتے ہو۔" كساتھ ہوگا جس سے محبت كرتے ہو۔" كساتھ ہوگا جس سے محبت كرتے ہو۔" (حامع ترفدى۔ 2385)

### • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 302 ﴿ 302 الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ 302 الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ وَلَيْ إِنَّهُ اللَّهُ اللللَّ

الله کے محبوب کی محبت اللہ کی محبت ہے اور اللہ کے محبوب کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہے۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمَنْ يَنْظِعِ اللهُ وَ الرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ آنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمُ قِنَ النَّبِهِنَ وَ الطِّيدِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيْقًا ٥ (سورة الناء -69) الطِّيدِيْقِينَ وَ الطُّلِحِيْنَ وَ حَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيْقًا ٥ (سورة الناء -69) ترجمہ: اور جوكوئى الله اور اس كے رسول كى اطاعت كرے تو بهى لوگ (روزِ قيامت) ان كے ساتھ مول كے جن پر اللہ نے خاص انعام فر مايا ہے جوكہ انبيا، صديفين، شهدا اور صالحين بيں ۔ اور بيد بين التھے دفتى بيں۔ اور بيد بين التھے دفتى بيں۔

ہرضرورت اور ہررشتہ کی اہمیت اپنی جگہ سلم ہے لیکن اللہ کی ذات سے بڑھ کر کچھ ہیں۔ اکثر لوگوں كانظريه يبي ہوتا ہے كەختوق الله كى خير ہے وہ تو الله معاف فرما دے گا مگر حقوق العباد الله ياك معاف نہیں فرما تا۔ ایسا ہر گزنہیں ہے۔ ہر کسی کی بخشش اور مغفرت اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ وہ حابة اين حقوق معاف فرماد ساور حاسة وبندول مح حقوق بھی معاف فرماد سے اور اگر پکڑنا جاہے تو ایک چھوٹی سی خطا پر بھی سرزنش کرسکتا ہے۔ لہذا جس طرح ماں باپ، بہن بھائی، بیوی بچوں یا دیگررشتہ داروں کے الگ الگ حقوق ہیں اور کسی ایک کے حقوق کی ادائیگی سے دوسرے کے حقوق کی ادائیگی مشروط نہیں اور نہ ہی ہے گمان کیا جاسکتا ہے کہ اگر ماں باب کے حقوق اداکر دیئے تو بیوی بچوں کے حقوق ادا ہو گئے اس طرح محض یہ مجھ کرحقوق العبادادا کرنے میں مصروف ر منااوراللد کے حقوق کو پس پشت ڈال دیناسراسر بیوقوفی اور نادانی ہے بلکہ اسے گراہی کہا جائے تو زیادہ بہتر ہے۔انسان پرسب سے زیادہ حق اس کے خالق ومالک کا ہےجس نے اسے زندگی دی، صحت وتندرستی عطا کی ،انواع واقسام کی نعمتوں سے نوازااس لیےانسان پرفرض ہے کہ وہ اللہ کا شکرا داکرے اوراس کی بندگی کرے اوراگراللہ انسان کو وافرنعتیں اور آسائشیں نہجی عطافر مائے تو بھی اللہ اس بات کا زیادہ حق دارہے کہ اس کی بندگی کی جائے۔ ہر لمحداس کی باد میں گزارا جائے، ا پنی سوچوں اورفکروں کارخ و نیاسے موڑ کراللہ کی طرف کرلیا جائے اور بندوں کے حقوق بھی محض الله کی رضا کے لیے پورے کیے جائیں۔ حدیثِ قدی میں الله تعالی ارشاد فرما تا ہے:

اے ابن آ دم! ایک تیری چاہت ہے اور ایک میری چاہت ہے۔ اگر تو وہ کرے جومیری چاہت ہے تو میں تجھے وہ دوں گا جو تیری چاہت ہے اور اگر تو وہ نہ کرے جومیری چاہت ہے تو میں تجھے اس میں تھے اس میں تھے اس میں تھا دوں گا جو تیری چاہتا ہے۔ پس ہوگا وہی جومیری چاہت ہے۔ پس ہوگا وہی جومیری چاہت ہے۔ پس اگر ہم الله کی ذات میں مشغول رہیں گے، اس کے دیدار اور قرب کے طلبگار ہوں گے، الله سے دنیا یا آخرت نہیں بلکہ اس کی رضا اور اس کا قرب و وصال طلب کریں گے تو اللہ بھی ہماری ہم ضرورت پوری فرما دے گا اور ہماری ہر مشکل آسان فرمائے گا۔ اگر ہم ایسانہیں کریں گے بلکہ وہ کریں گے جوہمیں پیند ہے تو نہ صرف اللہ کو ناراض کریں گے بلکہ اس فانی دنیا کی فانی محبتیں اور کریں گے جوہمیں پیند ہے تو نہ صرف اللہ کو ناراض کریں گے بلکہ اس فانی دنیا کی فانی محبتیں اور فانی چیزیں ہمی نہیں کچھ فائدہ نہ ویں گی۔ پھر معاملہ یہ ہوگا:

ترجمہ: وہ (اللہ) تمہارے ساتھ ہوتا ہے تم جہال کہیں بھی ہوتے ہو۔

لیکن غافل انسان شدرگ سے بھی نز دیک ذات حِق تعالیٰ کونہیں پیچان یا تا جبکہ وہ تو ہر لمحہ ہماری خبر گیری کرنے والا ہے۔اس کے قرب کا احساس تب ہوتا ہے جب اس کی معرفت حاصل ہوجاتی ہے۔جواللہ تعالیٰ کی طلب رکھتے ہیں اور مرشد کامل کے وسیلہ سے انہیں اللہ کی معرفت حاصل

ہوجاتی ہے وہ اپنے عشق اور محبت کی ہدولت بتدریج اللہ کی طرف بڑھتے جاتے ہیں اور اللہ کا قرب
پالیتے ہیں۔ مگر جواللہ کے قرب کی لذت چکھ لیتا ہے وہ کسی اور شے سے لذت نہیں پاتا بلکہ وہ اللہ
سے اللہ کا ہی طالب ہوتا ہے اور ہر لمحہ مزید قریب ہونے کے لیے بیقرار رہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی
ذات تک پہنچ کراسے حق الیقین سے بہچان لینا سیر اِلی اللہ کہلاتا ہے جبکہ اللہ کا ویدار اور بہچان
حاصل کرنے کے بعداس ذات سے وصال کا سفر سیر فی اللہ کہلاتا ہے۔ اللہ کی ذات کو پالینے پر سیر
الی اللہ تو ختم ہوجاتی ہے مگر سیر فی اللہ کی کوئی حدثہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات لا محدود ہے اسی طرح
اللہ کے ساتھ وصال کی بھی کوئی حدثہیں بلکہ سیر فی اللہ مرنے تک یا مرنے کے بعد بھی جاری رہتی
اللہ کے ساتھ وصال کی بھی کوئی حدثہیں بلکہ سیر فی اللہ مرنے تک یا مرنے کے بعد بھی جاری رہتی
سے بس اس کے لیے اللہ کاعش اور طلب شرط ہے۔ اسی ہے متعلق اللہ تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظم شمر میاں کے قربال کے قربال ہوتے ہیں۔
خواہاں ہوتے ہیں۔

اللہ کے اس فر مان کا مطلب یہ بھی ہے کہ جواللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل کر کے اس کے قرب میں پہنچ جاتا ہے تو وہ اس لیے بھی اللہ سے فریاد کرتا ہے کہ کہیں وہ اللہ سے وور ندہ وجائے ۔ اللہ ک قرب میں پہنچ کرطالب مولی اللہ تعالیٰ کی صفات کی معرفت بھی حاصل کر لیتا ہے۔ وہ جان لیتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات بے نیاز ہے۔ چونکہ انسان خطاؤں کا پتلا ہے اس لیے کہیں ایسانہ ہو کہ اس کی کسی بات پر پکڑ ہوجائے اور وہ اللہ کی بارگاہ سے رد کر دیا جائے ۔ اپلیس اللہ تعالیٰ کا مقرب تھا کی کسی بات پر پکڑ ہوجائے اور وہ اللہ کی بارگاہ سے رد کر دیا جائے ۔ اپلیس اللہ تعالیٰ کا مقرب تھا کہ اس کے غرور و تکبر کے باعث کی گئی ایک خطائے اسے رائدہ درگاہ کر دیا اور کہا اُنا تحدید ہوئے تہ ترجمہ:

د' میں اس سے بہتر ہوں' ۔ پس اس نے اللہ کے جلال کو آ واز دی جس کے باعث اس کا تمام شرف ومر تیہ چھین لیا گیا ۔ آ دم علیہ السلام نے بھی خطا کی لیکن ان کے پاس اسائے اللی کاعلم تھا اور وہ اللہ کی معرفت رکھنے کی بدولت اس کی بے نیازی سے واقف تھے اور بخو بی جانتے تھے کہ تمام خورو تکبر اللہ کی ذات کو بی زیبا ہے اس لیے انہوں نے عاجزی کا اظہار کرتے ہوئے عض کی دہ بہت خور کہ تا کہ خورو تکبر اللہ کی ذات کو بی زیبا ہے اس لیے انہوں نے عاجزی کا اظہار کرتے ہوئے عض کی دہ بہت خور کو تکبر اللہ کی ذات کو بی زیبا ہے اس لیے انہوں نے عاجزی کا اظہار کرتے ہوئے عض کی دہ بہت خوص کی دیگنا م

ظَلَمْنَا ٱنْفُسَنَا ترجمہ: "اے ہارے رب اہم نے اپنی جانوں برظم کیا'' پس اللہ نے ان کی عاجزی کو قبول فرماتے ہوئے ان کی بخشش فرمادی اور ان کے شرف ومر تبہ کو بحال کر دیا۔

- عضرت ابوبكر صديق رضى الله عنه حضور عليه الصلاة والسلام كنهايت قربي سأهى بين جن كم متعلق حضور عليه الصلاة والسلام في فرمايا كه تمام انبيا كه بعد سب سے افضل انسان ابوبكر الله بين متعلق حضور عليه الرسول بين كين عاجزى كابي عالم تفاكه فرمات كاش مين ايك درخت بهوتا بسيّدنا امام حسن رضى الله عنه سے روايت ہے كه حضرت ابوبكر صديق في فرمايا "خداكى فتم! مين بي پيند كرتا بول كه مين بيد درخت بهوتا جے كھايا اور كا ناجاتا ئا۔"
- کے حضرت معاذبین جبل رضی اللہ عنۂ سے روایت ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنۂ ایک باغ میں واخل ہوئے۔ درخت کے سائے میں ایک چڑیا کو بیٹھے دیکھا تو دل پرُ دردسے ایک سرد آہ کھینچ کر فرمایا ''اے پرندے! تو کتنا خوش نصیب ہے کہ ایک درخت سے کھا تا ہے اور دوسرے کے بیڑھ جاتا ہے۔ پھر تو بغیر حساب کتاب کے اپنی منزل پر پہنچ جائے گا۔''
- ﷺ شِیخ اکبرمی الدین ابنِ عربی رحمته الله علیه فرماتے ہیں: ''اہلِ الله بھز سے معرفت حاصل کرتے ہیں اور وہ جانتے ہیں کہ وہ پاک ہے جس نے اپنی معرفت کاراستہ سوائے بھڑے کو کی نہیں تھہرایا''۔ (فتو حات کیہ)

اسی لیے جوجتنی عاجزی اختیار کرتا ہے اور وہ اسی قدر معرفت بھی حاصل کر لیتا ہے اور جومعرفت حاصل کر لیتا ہے اور جومعرفت حاصل کر لے وہ مزید جھکتا چلا جاتا ہے اس لیے قرب والے قرب میں ہونے کے باوجود فریاد کرتے ہیں۔

الله تعالیٰ بُعدیعیٰ دوری والوں کے متعلق بھی فرما تا ہے کہ جواللہ سے دور ہیں وہ دوری سے فریاد کرتے ہیں۔ یہاں اہلِ بُعد سے مرادوہ ہیں جواللہ سے محبت کرتے ہیں لیکن ابھی اس کے قرب سے محروم ہیں اور روحانی سفر کی ابتدا پر ہیں۔ ان کی فریا داللہ سے اس کی معرفت طلب کرنے اور اس کا قرب پانے سے متعلق ہے کیونکہ محب محبوب کے قرب سے ہی قرار پاتا ہے۔ ارشادِ ہاری

تعالی ہے:

☆ وَالَّذِيْنَ امْنُوا الشَّدُ حُبًّا لِتلهِ (سورة القره ـ 165)

ترجمہ: اور جولوگ ایمان لائے وہ اللہ سے شدید محبت کرتے ہیں۔

اپنی شدید محبت کی بنا پر محب اپنی محبوب یعنی الله سے اس کے قرب کا خواہاں ہوتا ہے۔ اللہ کی محبت انہی کو نصیب ہوتی ہے جو اللہ سے مخلص ہیں اور اس کی عبادت کسی بھی جزا کی تمنا کی بجائے محض اللہ کی رضا کے لیے کرتے ہیں۔ اپنے ایسے ہی خالص بندوں کو وہ پسند کرتا ہے اور انہیں اپنے قرب اور محبت کے لیے چن لیتا ہے اور ان کے دلوں کو نور ہدایت سے منور فرما دیتا ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

☆ الله يَجْتَبِي إلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهُدِي إلَيْهِ مَنْ يُنِينِهِ ٥ (سورة الشوري - 13)

ترجمہ: اللہ جے (خود) چاہتا ہے اپنے حضور میں (قرب کے لیے) منتخب فرمالیتا ہے اور اپنی طرف آنے کی راہ دکھادیتا ہے اس کو جو اس کی طرف قلبی رجوع کرتا ہے۔

اس کا مطلب ہیہ ہے کہ محبت کی ابتدا اللہ کی طرف سے ہوتی ہے کیونکہ وہ جے پہند کرتا ہے اسے منتخب کر لیتا ہے اوراس کو الی بی طرف آنے کا راستہ بھی دکھا دیتا ہے اوراس کے دل کواپنی محبت سے سرشار بھی فرما دیتا ہے۔ محبت کرنا اللہ کی سنت ہے کہ اس نے اپنے محبوب حضور علیہ الصلاق و السلام سے محبت کی ۔ پس اس لحاظ سے اللہ بندے سے محبت کرتا ہے اوراس کے نتیج میں بندے کے دل میں اپنی محبت بھی پیدا فرما دیتا ہے اور جس سے اللہ پاک محبت کرتا ہے اس بندے کی محبت کو ورسروں کے دلوں میں بھی ڈال دیتا ہے اس وجہ سے اللہ کے محبوب بندوں کے نام زندہ رہتے ہیں اور وہ عوام میں مقبولیت پاتے ہیں۔ ذیل میں حدیثِ مبارکہ تحریر کی جارہی ہے جس سے واضح ہوتا اور وہ عوام میں مقبولیت پاتے ہیں۔ ذیل میں حدیثِ مبارکہ تحریر کی جارہ بی ہے جس سے واضح ہوتا کے داللہ تعالیٰ جس شخص سے محبت کرتا ہے اس شخص کی محبت کو کس طرح دوسروں کے دلوں میں بھی ڈال دیتا ہے۔

عضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنهٔ ہے روایت ہے کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا

جب الله تعالی کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو جبرائیل علیہ السلام کو بلاتا ہے اور فرماتا ہے کہ میں فلاں سے محبت کرتا ہوں تم بھی اس سے محبت کرو۔ تو جبرائیل علیہ السلام اس سے محبت کرتے ہیں۔ پھروہ آسمان میں آواز دیتے ہیں اور کہتے ہیں الله تعالیٰ فلاں شخص سے محبت کرتا ہے تم بھی اس سے محبت کرتا ہے تم بھی اس سے محبت کرتے ہیں۔ پھراس کے لیے زمین میں اس سے محبت کرتے ہیں۔ پھراس کے لیے زمین میں مقبولیت رکھ دی جاتی ہے۔ (صحیح مسلم۔ 6705)

محبت کا تعلق ورشتہ دنیاوی نہیں بلکہ آسانی و آفاقی ہے۔ اس لیے اللہ کی طرف سے محبت کرنے اور پینے جانے کے بعد بندہ بھی اللہ سے محبت کرنے لگتا ہے۔ جس دل میں اللہ کی محبت پیدا ہوجائے وہ محبت اسے ہروقت ہر لمحہ بیقرار رکھتی ہے اور محبوب سے ملنے کی تڑپ پیدا کرتی ہے اس کے متعلق اللہ تعالی نے سیّدناغوث الاعظم سے فرمایا کہ دوری والے دوری سے فریاد کرتے ہیں اور مدد چاہیے اللہ تعالی نے سیّدناغوث الاعظم اسے فرمایا کہ دوری والے دوری سے فریاد کرتے ہیں اور مدد چاہیے ہیں کہ یا اللہ اجمیں اپنا قرب عطافر ما۔

#### \*\*\*

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ إِذَا جَائَكَ الْعَظْشَانُ فِي يَوْمِ شَدِيْدِ الْحَرِّ وَ الْمُعَلِّ الْعَظْشَانُ فِي يَوْمِ شَدِيْدِ الْحَرِّ وَ الْمُسَ لَكَ حَاجَةٌ بِالْمَاء فَإِنْ مَنَعْتَهُ فَأَنْتَ الْمُعَلِّ الْمَاء الْمَاء الْمَاء الْمَاء فَإِنْ مَنَعْتَهُ فَأَنْتَ الْمُعَلِّ مَا الْمَاء فَإِنْ مَنَعْتُهُ فَأَنْتَ الْمُعَلِّ وَ الله الله عَلَى الْمُعَلِّدُ فَكَيْفَ المُنَعُهُمُ مِنْ رَحْمَتِيْ وَ الله الشَّهَاتُ وَ سَجِّلُتُ عَلَى الْمُعَلِّدُ فَكَيْفَ المُنعُهُمُ مِنْ رَحْمَتِيْ وَ النَا الشَّهَاتُ وَ سَجِّلُتُ عَلَى الْمُعَلِّدُ فَكَيْفَ المُنعُهُمُ مِنْ رَحْمَتِيْ وَ النَّا الشَّهَاتُ وَ سَجِّلُتُ عَلَى نَفْسِيْ بِأَنِّي الْرَحْمُ الرَّاحِيْنَ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم اجب تمہارے پاس شدیدگری میں پیاسے لوگ آئیں اور تمہارے پاس شدیدگری میں پیاسے لوگ آئیں اور تمہارے پاس شخنڈ اپانی ہوا ور تمہیں پانی کی ضرورت بھی نہ ہوتو اگر پانی دھت دینے سے انکار کروتو سب بخیلوں سے بڑھ کر بخیل ہو گے۔لہذا میں ان کو اپنی رحمت سے کیسے منع کروں جب کہ میں نے اپنی ذات کی نسبت کتاب میں لکھ کر گواہی دی ہے کہ میں ارحم الراحمین ہوں۔''

شرح: الله تعالی نے اپ مندرجہ بالافر مان میں ایک تمثیل بیان فر مائی ہے۔ شدیدگری سے مراد سے مراد شدت عشق اور ترئ ہے اور پیاسے سے مراد الله تعالی کے دیدار کے پیاسے اور طلبگار، مختر کے پانے سے مراد شدت ایس الله تعالی کے فر مان کا مطلب یہی ہے مختر کے پانے سے مراد ہے دیدار اور قرب کی فعت لیس الله تعالی کے فر مان کا مطلب یہی ہے کہ اے فوث الاعظم الگرکوئی عشق کی چنگاری لیے الله کے قرب ودیدار کا طالب تمہار نے پاس آ جائے اور تمہیں اس قدر تصرف واختیار حاصل ہے کہ انہیں با آسانی میرادیدار اور قرب عطا کر سکو جبکہ تم خود دیدار کے مقام سے آگے بڑھ کرمیر اوصال بھی پانچے ہول ہذا اب تمہیں میرے دیدار کی حاجت بھی نہیں ۔ سیّد ناخوث الاعظم تو فنا فی الله بقابالله کے مرتبہ پر سے جہاں انسان کی اپنی ہستی حاجت بھی نہیں ۔ سیّد ناخوث الاعظم تو فنا فی الله بقابالله کے مرتبہ پر سے جہاں انسان کی اپنی ہستی اور ذات یکسر فنا ہو چکی ہوتی ہے اور وجود میں الله کے سوا کھ موجود نہیں ہوتا ۔ جبیا کہ امیر خسر و فر ماتے ہیں:

من تو شدم تو من شدی من تن شدم تو جان شدی تا کس تگوید بعد ازیں من دیگرم تو دیگری

ترجمہ: میں تُوہوں اور تُومیں ہے۔ میں وجود ہوں اور تُواس وجود میں جان۔ اس کے بعد کوئی نہیں کہسکتا کہ میں اور ہوں اور تُواور۔

حضرت سخى سلطان باهُورحمة الله عليه فرمات بين:

عار بودم سه شدم اکنول دویم و ز دوئی به گزشتم یکا شدم

ترجمہ: پہلے میں چارتھا، پھرتین ہوا پھر دو ہوا اور جب دوئی ہے بھی نکل گیا تو یکتا باخدا ہو گیا۔ (مین الفقر)

وحدت کی اس انتها پرانسان کی اپنی ہستی باقی نہیں رہتی بلکہ اللہ کی ذات سے کامل وصال کے بعد انسان مظہرِ ذات بن جاتا ہے۔ پس اسے دیدار کی کیا ضرورت ۔ وہ تو طالبانِ مولی کے لیے دیدار کا وسیلہ اور ذریعہ ہوتا ہے اور وہ دیدار کروانے میں بخل نہیں کرتا بلکہ وہ تو سخی ہوتا ہے جس کا در ہر

#### ٠﴾ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 309 ﴿ 309 الرسالة الغوشيه ﴾ و309 الرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة الم

خاص وعام کے لیے کھلا ہوتا ہے جبیا کہ حضرت بنی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

بر كه طالب حق بود من حاضرم نِ ابتدا تا انتها كي دم برم طالب بيا! طالب بيا! طالب بيا! تا رسانم رونِ اوّل باخدا

ترجمہ: جوبھی حق کا طالب ہے وہ میرے پاس آئے میں اس کے لیے حاضر ہوں اور میں اسے ایک دم میں ابتدا سے انتہا تک پہنچا دوں گا۔اے طالب آ،اے طالب آ،اے طالب آ، تا کہ میں تجھے روز اوّل ہی وحدت میں اللہ تک پہنچا دوں۔(رسالہ روی شریف)

اگراللہ تعالیٰ کے فرمان سے دیدار کے علاوہ دیگراشیا مراد لی جائیں تو تمثیل پھاس طرح ہوگی شدیدگری سے مرادشد بیت خشد اور مشکل حالات ہیں اور پیاسے سے مراد طلبگاراور ضرور تمند ہیں۔
مشد اپنی سے مرادان کے مطلب اور ضرورت کی چیز ہے۔ اس سے مراد بہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فقیر کامل کواس قدر کامل تھرف عطا کرر کھا ہوتا ہے کہوہ ہر مشکل کامشکل کشا ہوتا ہے۔ وہ دونوں جہانوں پر امیر اور غالب ہوتا ہے لیکن اس کا اپنادل ان سب چیز وں سے بے نیاز ہوتا ہے اور اسے جانوں پر امیر اور غالب ہوتا ہے لیکن اس کا اپنادل ان سب چیز وں سے بے نیاز ہوتا ہے اور اسے خطرات اور روح کو کو نظا سے سے دور کر کے وہ اللہ کی ذات میں فتا ہو چکا ہوتا ہے۔ اس کا دل غیر ماسوکی اللہ ہر شے سے سر دہو چکا ہوتا ہے۔ وہ ان سے کوئی لذت نہیں پاتا۔ وہ اللہ تعالیٰ کی جانب ماسوکی اللہ ہر شے سے سر دہو چکا ہوتا ہے۔ وہ ان سے کوئی لذت نہیں پاتا۔ وہ اللہ تعالیٰ کی جانب ماسوکی اللہ ہر شے سے سر دہو چکا ہوتا ہے۔ وہ ان سے کوئی لذت نہیں پاتا۔ وہ اللہ تعالیٰ کی جانب ماسوکی اللہ ہر شے سے سر دہو چکا ہوتا ہے۔ وہ ان سے کوئی لذت نہیں پاتا۔ وہ اللہ تعالیٰ کی جانب ماسوکی اللہ ہر شے سے سر دہو چکا ہوتا ہے۔ وہ ان سے کوئی لذت نہیں کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ کامل فقیر کے تصرف کے بارے میں سیرنا خوث حل کے لیے اس کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ کامل فقیر کے تصرف کے بارے میں سیرنا خوث الاعظم فرماتے ہیں:

جب بیہ بندہ اپنے وجود اور مخلوق سے فنا ہوجا تا ہے تو گویا وہ گمشدہ اور نا بود ہوجا تا ہے۔ اس کا باطن مصائب کے آنے سے متغیر نہیں ہوتا اور اللہ تعالیٰ کا تھم آنے پر موجود ہوجا تا ہے۔ بس امر کو بجالاتا ہے اور نہی سے پر ہیز کرتا ہے نہ کسی چیز کی وہ تمنا کرتا ہے اور نہ وہ کسی چیز پرحریص ہوتا ہے۔ تکوین اس کے دل پر وار د ہوتی ہے اور دنیا کی تمام چیز وں میں تصرف کا اختیار اس کے حوالے کر دیا جاتا ہے۔ (الفتح الربانی مجلس 51)

جب بندے کا دل اپنے پروردگار کی طرف پہنے جا تا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو تلوق ہے بے نیاز کر دیتا ہے اور اپنا قرب عطا کر دیتا ہے اور اس کو صاحب اختیار بادشاہ بنا دیتا ہے اور اس سے ارشاد فرما تا ہے کہ تو میر ہے نزدیک قدرت والا اور امانت دار ہے۔ اللہ تعالیٰ اس کو اپنے ملک اور اپنے خدام اور اپنے ملک کے انتظام واسباب میں اپنا خلیفہ بنا دیتا ہے اور اس کو اپنے خزائن کا امین بنا دیتا ہے۔ اس طرح جب دل سے جہوجا تا ہے اور اس کی شرافت اور طہارت ماسوئی اللہ سے ظاہر ہوجا تی ہوجا تی ہوجاتی ہو واتی ہو قاصدین کا کعبہ بن جا تا ہے تو سب اس اور آخرت میں حکومت بخشا ہے۔ پس وہ اپنے مریدین وقاصدین کا کعبہ بن جا تا ہے تو سب اس طرف جو ق در جو تی کھنے ہے تا ہے تیں۔ (افتح الربانی مجلس کا کعبہ بن جا تا ہے تو سب اس طرف جو تی در جو تی کھنے ہے تا ہے۔ اس وہ اس کی اس کو ایک کا کعبہ بن جا تا ہے تو سب اس کا خوت وہ تی دو تی کو جو تیں۔ (افتح الربانی مجلس کا کا کعبہ بن جا تا ہے تو سب اس کی خوت در جو تی کو جو تی کے دول اس کو اور آئی کی کو تیں دول کو تی دول کی کو تی کو تا ہے تو سب اس کی خوت در جو تی کو تھی کو تیں۔ (افتح الربانی مجلس کی کا کو تی کو تا ہے تو سب اس کی کو تیں کو تا ہے تو سب اس کی کو تا ہے تو تا ہے تو تیں۔ (افتح الربانی مجلس کو کو تا کو تا ہو تا ہ

سلطان العارفین حضرت سخی سلطان باهُو رحمته الله علیه فقیر کے تصرف اور پھر ہر شے سے ان کی غنایت کے متعلق فرماتے ہیں:

خنایت کی پانچ اقسام ہیں اور مطلق غنی اسے کہتے ہیں جسے یہ پانچ غنایت و پانچ خزائنِ اللی کا تصرف حاصل ہوتا ہے اور وہ ان سے ہر شم کی نعمت اور دولت حاصل کرسکتا ہے۔ جوخود کو کمل طور پر اللہ کے سپر دکر دیتا ہے وہ ہر گزنہیں مرتا اور دونوں جہان کی زندگی کو پالیتا ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

کے زد یک خاک وزر برابر ہوتے ہیں۔ بیمر تبیغنایت توفیق ہدایت سے حاصل ہوتا ہے۔ دوسرا مرتب غنایت بیہ کدووت قبور میں کامل عامل تصور اسم الله ذات کی حاضرات سے کل مخلوق کو اسيخ سامنے حاضر كر ليتا ہے اور جو جا ہتا ہے ان سے طلب كر ليتا ہے۔ غنايت كا يمرتبة تحقيق ہدایت سے حاصل ہوتا ہے۔ تیسرا مرتبہ غنایت بیہ ہے کہ تصور اسم الله ذات سے باطن کی آنکھ روش ہوجائے اورصاحبِ تصور پہاڑیرموجودسنگ یارس کواٹھالائے اورجس قدرجاہے اس سے فائدہ اٹھائے تا کہ اسے کسی کی حاجت نہ رہے۔ بیم تبدغنایت طریق ہدایت سے حاصل ہوتا ہے۔ چوتھا مرتبہ غنایت بیہے کیلم کیمیا اسپرسے ملم تکثیر کی قوت حاصل ہوجائے۔ بیمر تبیغنایت تصدیق ہدایت سے حاصل ہوتا ہے۔ یانچویں مرتبہ غنایت میں طالب کوالی نگاہ حاصل ہو جاتی ہے کہ وہ زمین کی تہدمیں موجود تمام فیبی خزائنِ اللی کے متعلق جان لیتا ہے اوراس سے کوئی بھی چیز مخفی و یوشیده نہیں رہتی ۔ بیمر تبیغنایت بھی تفیدیق ہدایت سے حاصل ہوتا ہے۔ (نورالهدیٰ کلاں) ان کے کہ صاحب نظر ناظر کا مرتباس قدر بلندے کہاسے ہرشے پرتضرف حاصل ہوتا ہے۔روئے زمین کے تمام اہلِ حیات وممات اس کی نگاہ میں ہوتے ہیں۔ایسا فقیر کامل عارف جوعالم كيميا كرعامل بهي بوتام جب حاب اين توجه نظراوراسم الله ذات كے حاضرات سےكل و جزی جمیج ارواح اور مخلوقات اورا مخارہ ہزار عالم کے جن وانس اور فرشتوں کو حاضر کر لیتا ہے۔ (نور الهدى كلال)

صاحبِ جذب ما لک الملکی فقیرا گرکسی بادشاہ کو جذب کر لے تو وہ تمام عمر کے لیے سر گردان اور پریشانی میں مبتلا ہوجا تا ہے جتی کہ اسے ایک لمجے کے لیے بھی آ رام نصیب نہیں ہوتا۔ اگر کوئی فقیر ولی اللہ جو تمامیتِ فقر پر پہنچ چکا ہو، کسی بادشاہ کی طرف متوجہ ہوجائے تو وہ بادشاہ ننگے پاؤں دوڑتا ہوا ایک ہی لمحہ میں فقیر کے در پر حاضر ہوجائے اور غلامی اختیار کر لے ۔ پس بادشاہ تا بع ہے ولی اللہ کے مشرق سے کیکر مغرب تک ہر ملک وولایت کی بادشاہی فقیر کے تصرف میں ہوتی ہے۔ بادشاہ کی کوئی بھی مہم کا میا بی سے ہمکنار نہیں ہوسکتی جب تک فقیر ولی اللہ ظاہری وباطنی

### ٠ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 312 ﴿ 312 الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ 312 اللهِ الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة الم

توجہ نفر مادے چاہے وہ بادشاہ ہزاروں کالشکر تیار کرلے یا ضبح وشام دعوت پڑھتارہے یا ہے شار
سونا چا ندی خرج کرڈالے۔ان سب سے بہتر فقیر کی ایک لمحے کی توجہ ہے۔ (نورالہدگا کلاں)
پی فقیر کا مل مخلوق کونواز تاہے اوران کی مشکل کشائی کرتا ہے۔ وہ سخاوت کرتا ہے اس لیے اس کے
در سے کوئی بھی خالی نہیں لوشا۔ تاہم فقیر کا مل سے حاصل کرنے والی اصل چیز فقر ہے۔ فقر سے
بڑھ کرد نیا کی کوئی نعمت نہیں۔ اللہ تعالی کی بیان کردہ تمثیل میں پانی سے مراد فقر کا فیض بھی ہوسکتا
ہے کہ فقیر مخلوق خدا کوفقر کے فیض سے نواز ہے اوران کو راوح تی کی وعوت دے، ان کے نفوس کا
مزکیہ کرے، ان کے قلب و باطن کی آئھوں کو روش کرے، ان کا تجابی روح کرے اور انہیں
معرفت اللی سے روشناس کروائے۔ پی فقیر بخیل نہیں ہوتا اور نہ ہی فیضِ فقر سے منع کرتا ہے کیونکہ
اللہ کے فر مان کے مطابق آگروہ اس فیمت سے منع کرے گا تو وہ سب بخیلوں سے بڑھ کر تجیل ہوگا۔
فقیر تو مظہر ذات ہوتا ہے اس لیے وہ بھی مخلوق پر مہر بان ہوتا ہے اور ان پر رخم فر ما تا ہے۔ حضر ت

عارفین کا دل الله کی رحمت سے بھی وسیع ہے کیونکہ رحمتِ اللی دل میں ساستی ہے لیکن دل رحمتِ اللی میں نہیں ساسکتا۔ رحمت نگا واللی ہے اور دل نظر گا واللی ہے اور ہرطر ایق ہے ثابت ہے کہ ان عارفین کا دل ہر حقیقت ہے آگاہ اور ان کا سینہ مقام ہدایت ہے۔ (کلیدالتوحید کلال) الله تعالی نے سیّدنا غوث الاعظم سے اپنی اپنی صفتِ رحیم کا بھی ذکر فر ما یا کہ وہ ارحم الراحمین ہے جس کا مفہوم ہے سب سے زیادہ رحم فر مانے والا۔ وہ اپنی صفتِ رحیم کی بدولت اپنی مخلوق پر رحم فرمات ہے۔ حدیثِ قدی میں الله پاک نے خودا ہے متعلق فر مایا کہ:

الله وَ الله و

ترجمه: بشكميرى رحت مير فضب يسبقت كالى-

حضرت موی علیہ السلام نے بھی اللہ تعالیٰ کی اسی صفت کے وسیلہ سے دعا ما نگی جوقر آن میں ان الفاظ کے ساتھ بیان کی گئی ہے:

# ٠ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 313 ﴿ 313 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ 313 ﴿ عَلَيْهِ • ﴿ فَيْهِ • ﴿ إِنَّهُ • ﴿ فَيْهِ • ﴿ إ

قَالَ رَبِّ اغْفِرُ لِي وَ لِإَخِيْ وَ آدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِك ﴿ وَ آنْتَ آرُحُمُ الرَّاحِينَنَ ٥
 (سورة الاعراف - 151)

ترجمہ: (موتل نے عرض کی) اے ربّ! مجھے اور میرے بھائی کومعاف فر مادے اور ہمیں اپنی رحمت میں داخل فر مالے۔ اور توسب سے بڑھ کررحم فر مانے والا ہے۔

اللہ کی رحمت تو بہت وسیع ہے جس سے وہ ہرمومن ومسلمان کونواز تاہے۔اللہ کی رحمت کے حوالے سے ذیل میں ایک حدیثِ مبار کرتج ریکی جارہی ہے۔

الله عليه وآليه وسلم الله عنه سے روایت ہے کہ میں نے رسول الله صلی الله عليه وآليه وسلم سے سنا کہ اللہ تعالی نے رحمت کوجس دن بنایا تو اس کے سوجھے کیے اور اپنے پاس ان میں سے ننانوے رکھے۔اس کے بعد تمام مخلوق کے لیے صرف ایک حصہ رحمت کا بھیجا۔ اگر کا فرکووہ تمام رحم معلوم ہوجائے جواللہ کے پاس ہے تو وہ جنت سے نا اُمید نہ ہوا درا گرمومن کووہ تمام عذاب معلوم ہوجا کیں جواللہ کے یاس ہیں تو دوز خ سے بھی بے خوف نہ ہو۔ (صحیح بخاری۔ 6469) بیاللہ کی رحمت ہی ہے جس نے اس کا تنات کوڈھانپ رکھاہے ور نداللہ تعالی کے جلال اور قبر سے ہر چیز فنا ہوجاتی۔وہ خود سے سوال کرنے والے کا سوال رہیں کرتا، وہ ہر کسی کی ضرورت وحاجت کو پورافر ما تاہے، مغفرت طلب کرنے والوں پر رحم فرماتے ہوئے انہیں بخش دیتا ہے اوران کی خطاؤں اور گناہوں برقبرنہیں بلکہ رحم فرما تاہے۔انسان کے مرنے کے وقت تک توبہ کا دروازہ کھلا رکھتا ہے اور اپنے بندے کے لیے ایسے اسباب بیدا فرما تار ہتا ہے کہ بندہ اپنی غلطیوں اور گنا ہوں سے توبہ کر کے اللہ کی طرف متوجہ ہو جائے۔اللہ کی رحت اپنے بندے کی منتظر رہتی ہے۔وہ اپنی رحمت سے کسی کو مایوس نہیں ہونے دیتا اور اپنی رحمت کے دروازے وا کیے رحم کے طلبگاروں کو نواز تا ہے۔اسی کیےاللہ تعالی نے سیدناغوث الاعظم سے فرمایا کہ میں کسی کواپنی رحمت سے کیسے منع كرسكتا ہوں جب كميں نے كتاب ميں لكھ كر كوائى دى ہے كميں ارحم الراحمين ہوں۔ \*\*\*

ثُمَّةً قَالَ لِيُ يَاغَوْثَ الْاعْظَمُ مَا بَعُلَ عَنِي آحَلُ بِالْبَعَاصِي إِلَى وَمَا قَرُبَ آحَلُ بِالطَّاعَاتِ يَا غَوْثَ الْاعْظَمُ لَوْ قَرُبَ مِنِي آحَدُ لَكَانَ مِنْ آهُلِ الْبَعَاصِي بِالطَّاعَاتِ يَا غَوْثَ الْاعْظَمُ لَوْ قَرْبَ مِنِي آحَدُ لَكَانَ مِنْ آهُلِ الْبَعَاصِي لِانَّهُمُ آصُعَابُ الْعَجْزِ وَ النَّلَمِ يَا غَوْثَ الْاعْظَمُ الْعَجُزُ مَنْبَعُ الْانُوادِ وَ النَّلُوادِ وَ الْعُجُبُ مَنْبَعُ الْاكْتَاتِ الْعُجُبُ مَنْبَعُ الْاكْتَاتِ الْعُجُبُ مَنْبَعُ الْاكْتَاتِ

ترجمہ: پھر مجھ سے فرمایا''اے غوث الاعظم ! کوئی شخص مجھ سے اپنے گناہ کے باعث دور نہیں ہوتا اور نہ ہی کوئی اپنی طاعت کے باعث مجھ سے قریب ہوتا ہے۔اے غوث الاعظم ! اگر کوئی مجھ سے قریب ہوتا ہے تو وہ اُن گنا ہگاروں میں سے ہوتا ہے جو الاعظم ! اگر کوئی مجھ سے قریب ہوتا ہے تو وہ اُن گنا ہگاروں میں سے ہوتا ہے جو عاجزی اور ندامت والے ہیں۔اے غوث الاعظم ! عاجزی انوار کا منبع ہے اور محب تکبر، گنا ہوں کے غلبہ اور تاریکیوں کا منبع ہے۔''

شرح: بطور مسلمان الله تعالی نے اپنی عبادت کے لیے ہم پرارکانِ اسلام بعنی اقر ارتو حید، نماز، روزہ، ذکو قاور جج فرض کیے جن کی ادائیگی ہر مسلمان مردوعورت پر فرض ہے۔ تاہم انسانی فطرت سے کہ جب کوئی شخص نیک یا اچھا عمل کرتا ہے یا کثرت سے عبادات کرتا ہے تو اس کے اندرخود پیندی کا جذبہ جنم لینے لگتا ہے۔ اس کے دماغ میں بیہ خیال بیٹے جاتا ہے کہ وہ دوسروں سے افضل ہے یا اللہ کا نیک و پیند بیرہ بندہ ہے، وہ عبادت کرتا ہے لیکن فلاں فلاں لوگ عبادت نہیں کرتے، یا بیسوچتا ہے کہ وہ دوسروں کی نسبت زیادہ عبادت کرتا ہے نیک اعمال سرانجام دیتا ہے یا دوسروں کی مدد کرتا ہے وغیرہ وغیرہ وغیرہ ۔ یہی سوچ اس کے دماغ میں جڑ پکڑ لیتی ہے اور بیتمام فاسد و شیطانی خیالات اس کے اندر عجب یعنی خود پیندی کو پیدا کرتے ہیں ۔

میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت بخی سلطان محد نجیب الرحمٰن مدظله الاقدس فرماتے ہیں:

عجب (خود پسندی) نفس کی ایسی بیاری ہے جوسوچنے بیجھنے کی تمام صلاحیتوں کوختم کردیتی
ہے۔اللہ تعالیٰ نے ہرانسان میں کوئی نہ کوئی کمال اور خوبی پیدا کررکھی ہے۔کوئی علم میں ،کوئی حسن

میں اور کوئی زہدوتقوی میں بڑا صاحبِ عظمت ہوتا ہے مگر جب کوئی اپنی خوبی اور کمال کواس حد تک پسند کرے کہاس کے مقابلے میں اسے دوسرے کی خوبی نظر ند آئے تو وہ بیاری عجب کہلاتی ہے۔ (مش الفقرا)

غزوہ حنین کے موقع پر مسلمانوں کی تعداد کافروں کے مقابلے میں بہت زیادہ تھی۔ بید کھے کر مسلمانوں میں عجب پیدا ہوا کہ آج کافروں میں ہمارامقابلہ کرنے کی تاب کہاں ہے۔اللہ تعالیٰ کو مسلمانوں کی خود پہندی اچھی نہ گئی اور دورانِ جنگ شکست کے آثار پیدا ہو گئے۔ مگر فوراً ہی مسلمانوں کو اپنی غلطی کا احساس ہو گیا اور ان میں عاجزی آگئ تو شکست فتح میں بدل گئے۔قرآن فیاس واقعہ کو یوں بیان کیا ہے:

ترجمہ: بیشک اللہ نے بہت سے مقامات پرتمہاری مدد کی اور خنین کے دن جب تمہاری کثرت نے حمہاری کثرت نے حمہاری نازاں بنادیا تھا پھروہ (کثرت) تمہیں کچھ نفع نہ دے کی اور زمین باوجوداس کے کہوہ فراخی رکھتی تھی تم پر تنگ ہوگئ چنا نچیتم پیٹے دکھاتے ہوئے پھر گئے۔ پھر اللہ نے اپنے رسول پراور ایمان والوں پراپنی تسکین نازل فرمائی اور اس نے ایسے لشکراً تاریج جنہیں تم نہ دیکھ سکے اور اس نے ان لوگوں کوعذاب دیا جو کفر کررہے تھے اور یہی کا فروں کی سزاہے۔

مندرجہ بالا واقعہ سے واضح ہوتا ہے کہ مض خود پہندی کی بنا پر مسلمانوں کی فتح تکست میں بدلنے والی تھی کیکن انہوں نے عاجزی اختیار کی تو اللہ تعالی نے اپنے غیبی لشکروں سے ان کی مدوفر مائی اور انہیں فتح سے ہمکنار فر مایا۔ اس سے بیہ بات بھی معلوم ہوتی ہے کہ عاجزی اللہ کی مدوکا باعث بنتی ہے کیونکہ جواللہ کے حضور جتنا عجز کا اظہار کرتا ہے اللہ تعالی اس پر اسی قدر مہر بانی فر ما تا ہے۔ اللہ



تعالی عجزے پاک ہے لیکن وہ عجز کو بہت زیادہ پسند فرما تا ہے۔

ه مولاناروهم فرماتے ہیں: ''اس راہ (راوح ت) میں نیچ جھکناتر قی کرنا ہے۔'' (مثنوی) سلطان الفقر ششم حضرت بخی سلطان محمد اصغر علی رحمت الله علیہ فرماتے ہیں:

- الله تعالی نے انسانوں کے لئے اپنی طرف عاجزی وانکساری کے ذریعہ راستہ کھولا۔
- ا عاجزی وانکساری راوفقر میں آنے والی مشکلات اور آزمائشوں میں قلعہ بندی کا کام دیتی اللہ عام دیتی ہے۔
  - الله کی بارگاه میں جو جتنا عجز اختیار کرتاہے وہ اتنا ہی محبوب ہوتا ہے۔
  - ویدار الی، فنافی الله اور بقابالله کے مراتب عاجزی واکساری سے حاصل ہوتے ہیں۔
- عاجزی وانکساری راوفقر میں بہت بڑا ہتھیا رہے جو طالب کو شیطانی ونفسانی حملوں سے محفوظ رکھتا ہے۔ (مجتبی آخرزمانی)

حضرت سخی سلطان با هورحمته الله علیه فرماتے ہیں:

" وصال البی"عاجزی واکساری سے حاصل ہوتا ہے۔ البی ! تیراراز ہر صاحب راز (مرشدِ کال) کے سینے میں جلوہ گرہے، تیری رحمت کا دروازہ ہرایک کے لئے کھلا ہے جو تیری بارگاہ میں "عاجزی" سے آتا ہے وہ خالی ہاتھ نہیں لوٹنا۔ اے طالب! خود پرستی چھوڑ کر (عاجزی واکساری اختیارک) غرقِ نور ہوجا تا کہ تجھے ایسی حضوری نصیب ہو کہ وصل کی حاجت ہی ندر ہے۔ (کلید التوحید کلاں)

#### آئي پنجابي ابيات مين فرماتے ہيں:

سو ہزار تنہاں توں صدقے، جیہڑے منہ نہ بولن پھکا ھُو کھ ہزار تنہاں توں صدقے، جیہڑے گل کریندے پکا ھُو کھ کروڑ تنہاں توں صدقے، جیہڑے نفس رکھیندے جھکا ھُو نیل پدم تنہاں توں صدقے باتھو، جیہڑے ہودن سونا سڈاون سِکا ھُو مفہوم: آپ فرماتے ہیں میں ہزار بار إن طالبوں کے صدقے جاؤں جوراو فقر میں پیش آنے والی مفہوم: آپ فرماتے ہیں میں ہزار بار إن طالبوں کے صدقے جاؤں جوراو فقر میں پیش آنے والی مشکلات ومصائب پر صبراور شکر کے ساتھ ٹابت قدم رہتے ہیں اور جو بات ایک بار کہدو ہے ہیں اس پر ٹاکھوں باران کے قربان جاؤں جو وعدے کے بی ہیں اور جو بات ایک بار کہدو ہے ہیں اس پر ٹابت قدم رہتے ہیں اور کروڑ وں باران لوگوں پر واری اور صدقے جاؤں جو اپنے نفس کو قابو میں رکھتے ہیں اور ابر وقت و بدارِ حق میں اور ہر وقت و بدارِ حق تعمالی میں غرق رہتے ہیں لیکن عاجزی واکساری کی وجہ سے عوام میں سکہ یعنی معمولی آدمی کی طرح موسے ہیں اور اپنی بڑائی ظاہر نہیں کرتے۔ (ابیات باھوکائل)

جب انسان دن رات خود پر ہی توجہ مرکوز رکھتا ہے اور اپنی صفات واعمال پرخوش ہوتا ہے تو یہی خود پیندی کی نفسانی بیاری انسان میں تکبر پیدا کرتی ہے اور تکبر کی بنا پر ہی دیگر گناہ سرز دہوتے ہیں بالآخر بیخود پیندی انسان کے قلب کوسیاہ کر کے اسے تاریکیوں میں دھکیل دیتی ہے۔

تکبر کے باعث انسان دوسروں کو حقیر اور کمتر اور خود کو دوسروں سے برتر سیجھنے لگتا ہے جبکہ کبروعظمت کے لائق صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہے اور کبریائی صرف اسی کوزیبا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنۂ سے روایت ہے کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ۔ ان دونوں کے بارے میں جو تعالیٰ فرماتا ہے ''کبریائی میری چا در ہے اور عظمت میرا تنہد ہے۔ ان دونوں کے بارے میں جو کوئی مجھ سے نزاع کرے گاتو میں اسے جہنم میں ڈال دوں گا۔'' (ابوداؤد۔4090)

حضرت عبداللہ بن عمرض اللہ عنۂ روایت فرماتے ہیں کہرسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمایا ''جس شخص کے قلب میں رائی کے دانہ کے برابر تکبر ہوگا وہ جنت میں داخل نہ ہوگا اور جس شخص کے دل میں رائی کے دانہ کے برابر ایمان ہوگا وہ جہنم میں داخل نہ ہوگا۔'' (ترندی۔ بس شخص کے دل میں رائی کے دانہ کے برابر ایمان ہوگا وہ جہنم میں داخل نہ ہوگا۔'' (ترندی۔ 1998 ہننواین ماجہ 59)

پس انسان کے لیے کسی صورت مناسب نہیں کہ وہ تکبر کرے۔ تکبر کرتے ہوئے اپنے آپ کو دوسروں سے بڑا اور اچھا جاننا نہایت ہی ندموم خصلت ہے اور درحقیقت اللہ کے ساتھ دشمنی کرنا

ہے۔ تکبر کی بنا پر ہی ابلیس کی تمام عبادت وریاضت اکارت چلی گئی۔ محض اللہ تعالیٰ کے ایک تھم سے انکار کرنے پروہ اللہ کی بارگاہ سے رد کردیا گیا۔ اپنی عبادت وزہدا ورعلم کی بنا پر شیطان نے اللہ کی تھم عدولی کی اور تا قیامت لعنتی قرار پایا۔ ارشا دِ باری تعالیٰ ہے:

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلْمِكَةِ الشَّجُدُو الإَحْمَ فَسَجَدُو الرَّا الْكِلْمُ الْهُ وَ السَّتَكُمَرُ أَنْ وَكَانَ مِنَ الْكُفِرِيْنَ (سورة البقره - 34)

ترجمہ: اور جب ہم نے فرشتوں سے کہا کہ آ دم کو مجدہ کرونوسب نے سجدہ کیا سوائے اہلیس کے۔ اس نے انکار اور تکبر کیا اور کا فروں میں سے ہوگیا۔

یہ واقعہ ظاہر کرتاہے کہ اللہ تعالی کی ذات ہر چیز سے بے نیاز ہے اسے عبادت سے بھی سروکار نہیں کسی ایک غلطی یا خطا کی بناپر انسان کی پکڑ ہو سکتی ہے۔اس کا تنات کی ہر چیز چاہے وہ جاندار ہے یا بے جان ،اللہ کی تنبیج کر رہی ہے۔ پھر انسان میں اکڑ بیدا ہوتی ہے تو آخر کس بناپر؟اللہ تعالیٰ قرآن میں ارشا و فرما تاہے:

ترجمہ: جو کچھ بھی آسانوں اور زمین میں ہے سب اللہ کی شبیج کررہے ہیں۔

اسی طرح فرشتے ہر لمحہ اللہ تعالیٰ کی شبیح کرتے ہیں اور ان کی تعداداس قدر زیادہ ہے کہ انہیں شار نہیں کی خات ہیں نہیں کیا جاسکتا لیکن وہ اللہ کی تھم عدولی نہیں کرتے بلکہ جوفر ائض ان کے ذمے لگائے جاتے ہیں انہیں انجام دیتے ہیں۔

اللّذِيْنَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِرَةِ إِلَهُ مِن -7)
ترجمہ: جو (فرشتے) عرش کو اُٹھائے ہوئے ہیں اور جو اس کے اردگرد ہیں سب اپنے رہ کی حمد کے ساتھ اس کی شیخ کرتے ہیں۔

انسان تو ہر لمحہ اللہ پاک کی تنبیج بھی نہیں کرتا اور اگر اللہ اسے تو فیق نہ دیتا تو وہ کوئی عبادت نہ کرسکتا پھر بھی وہ اپنی عبادت پر ناز ال ہوتا ہے تو کس بنا پر؟ اسی لیے اللہ یاک نے واضح طور پر فر ما دیا کہ کوئی طاعت گزارا پنی طاعت کی بنا پرمیرے قریب نہیں ہوتا اور نہ ہی وہ اس گمان میں رہے کہ وہ نیک اعمال کررہا ہے تو وہ اللہ کے ہاں بہت مقبول ہے۔ قیامت کے روز بخشش اللہ کے فضل کے سبب ہی ہوگا۔

عارفین اور فقراکے نز دیک عبادت پر فخر کرنا بہت بڑی ہوتو فی اور بھول ہے کیونکہ عبادت تو اللہ نے تول کرنی ہوتو فی اور بھول ہے کیونکہ عبادت تو اللہ نے تول کرنی ہے خواہ وہ قبول کرے بار د۔

- اس عنی مطرف رحمته الله علیه نے فرمایا "اگر میں ساری رات سوتا رہوں اور منے کو ہراساں و پریشان اُٹھوں تو بیہ بات مجھے اس بات سے زیادہ پسند ہے کہ میں ساری رات نماز پڑھوں اور منے کو اس عبادت پرغرور کروں۔"
- ان کی اس طویل نماز سے بہت تعجب میں ہے۔ جب آپ نماز پڑھی۔ انہوں نے دیکھا کہ ایک شخص ان کی اس طویل نماز سے بہت تعجب میں ہے۔ جب آپ نماز سے فارغ ہوئے تو اس شخص سے کہا دمیری اس طویل نماز پر تعجب نہ کر۔ ابلیس نے برسوں عبادت کی۔ مجھے معلوم ہے اس کا کیا انجام ہوا۔''

فرشة چونکداللہ تعالیٰ کی نوری مخلوق ہیں اس لیے ان میں کشافت نہیں اور نہ ہی ان میں نفس ہے لہذا ہر طرح کی برائی، خامی اور غلطی سے پاک ہیں۔انسان اربع عناصر آگ، پانی، مٹی اور ہوا سے بنا ہے اس لیے اپنے اندران چاروں عناصر کی خصوصیات رکھتا ہے۔اس کے اندرنفس بھی ہے جو شہوات پیدا کرتا ہے اور انسان شہوات کے غلبہ کے باعث گنا ہوں کا ارتکاب کر بیٹھتا ہے۔اس کے علاوہ انسان کی فطرت ہے کہ وہ برائی کی جانب جلد مائل ہوجا تا ہے کیونکہ نفس اس برائی میں لذت پیدا کر کے انسان کو اسکی طرف مائل کرتا ہے۔اس دنیا کی چکا چوند بھی انسان کو اللہ کی طرف منس بروصنے دیتی یا اللہ کی بندگی سے دور کردیتی ہے۔انسان دنیا کی جیثا رلذات میں مشغول رہتا ہے یا پھرفکر معاش میں وہ فکر آخرت کو بھی فراموش کردیتا ہے۔ یہ بیکھول جاتا ہے کہ اللہ ہی ہرشے کا خالق وراز ق ہے۔ وہی کارساز ہے اور وہی مسبب

# وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 320 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ 320 ﴿ تَجْهُ وَمُرْعَ الْحَيْثِ وَمُوالِدُ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الغوشيهِ المُؤْلِدُ اللَّهِ الْعُوشِيمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللّلِيلَّا اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ اللللَّهِ الللللَّمِيل

الاسباب ہے۔ کیکن انسان کے توکل اور یفین کے کیا کہنے کہ مسبب الاسباب کوچھوڑ کر اسباب کے پیچھے خوار ہوتا ہے۔ اللہ کی ذات سے بھی غافل رہتا ہے۔ اللہ کی ذات سے غافل ہونا بھی گناہ ہے۔ اگر چہوہ میسب غیرارادی طور پر کرتا ہے اس وجہ سے انسان خطاؤں کا پتلا قرار دیا گیا ہے کہ انجانے میں لاشعوری طور پر بھی بہت سی غلطیاں کر بیٹھتا ہے۔

لازم ہے کہانسان اپنی ہرفکر اللہ تعالی سے منسوب کر لے۔اللہ تعالی کی ذات پر توکل رکھے وہ اس کی ہرضرورت پوری کرے گا۔انسان کو چاہیے کہ بس اللہ سے اللہ کی طلب کرے۔ تاہم ابھی بھی در رینہیں ہوئی۔اللہ پاک نے انسان کوخوشخبری دی ہے کہ وہ اپنے گناہوں کی وجہ سے مجھ سے دور نہیں ہوتا۔اس کی شرط پر کھ دی کہ اگروہ مجھ سے قریب ہونا چاہے تو ہوسکتا ہے لیکن عاجزی کی بنا پر لیعنی جب انسان سے کوئی غلطی پاخطا سرز دہوجائے تو فوراً عاجزی کا اظہار کرے اور اللہ کے حضور معافی کا طلبگار ہوجسیا کہ حضرت آ دم علیہ السلام انجائے میں اللہ کی تھم عدولی کر بیٹھے اور جلد بی انہیں اس کا حساس بھی ہوگیا تو فوراً کیا رائے ہے:

﴿ قَالًا رَبَّنَا ظَلَمْنَا آلْفُسَنَا ﴿ وَإِنْ لَمْ تَغْفِرُلْنَا وَ تَرْجَمْنَا لَنَكُوْنَ مِنَ الْخُسِرِيْنَ ٥ (سورة الاعراف ـ 23)

ترجمہ: دونوں (آدم وحواً) نے کہا اے ہمارے ربّ! ہم نے اپنی جانوں پرظلم کیا۔اورا گرتم نے ہمیں نہ بخشااور ہم پررحم نہ فر مایا تو یقیناً ہم خسارہ پانے والوں میں سے ہوں گے۔ حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فر ماتے ہیں:

ہر کہ آمد در انا در نار شد خاک آدم لائق دیدار شد

ترجمہ: جو (شیطان)خود پرتی ، انا اور تکبر میں گرفتار ہوا وہ نارِجہنم کا شکار ہو گیالیکن آ دمِ خاکی (جوانا سے محفوظ رہا اور گناہ کرنے کے بعد عاجزی سے معافی کے لئے اللہ تعالیٰ کے سامنے جھک گیا) سزاوار دیدار ہو گیا۔

#### 

اللہ شہوت سے کیا گناہ معاف ہوسکتا ہے کیکن تکبر کی وجہ سے کیے گئے گناہ کی معافی نہیں۔ آدم علیہ السلام کا گناہ شہوت کی وجہ سے اور ابلیس کا گناہ تکبر کی وجہ سے تھا۔ (اسرار قادری) جب اللہ پاک حضرت یونس علیہ السلام سے ناراض ہوا اور انہیں مچھلی کے پیٹ میں رہنا پڑا تو وہ مچھلی کے پیٹ میں اللہ سے اس طرح دعاما تگتے:

پی غلطی اور گناہ کا سرزد ہوجانا کوئی بڑی بات نہیں ۔لیکن اگر اس گناہ یا غلطی کا اعادہ کرتے رہیں،
بار باراس کا ارتکاب کرتے رہیں اور اس کا احساس تک بھی نہ ہوتو یہ خطرناک حالت ہے۔نفس
کے غلبہ سے اگر گناہ کے مرتکب ہوجا نمیں تو فوراً نادم ہوکر اپنے نفس کو سرزنش کریں، سپے دل سے
نہیہ کریں کہ آئندہ ایسا کا منہیں کریں گے اور اللہ کے حضور تو بہ واستغفار کریں۔ یہی مراد ہے اللہ
کے اس فرمان کی جس میں اس نے فرمایا کہ اگر کوئی جھ سے قریب ہے تو وہ ان گنا ہگاروں میں
سے ہوتا ہے جو عاجزی و ندامت والے ہیں۔اسی لیے اللہ پاک نے عاجزی کو اٹو ارکا منبع قرار
دیا لیکن اس کے ساتھ ہی ہے جس میں اور کے عب (خود پندی) تکبر، گنا ہوں کے غلبہ اور ظلما نے کا
منبع ہے۔

دنیادارلوگ نداعمال کی درستی پرزوردیتے ہیں اور ندہی گناموں پر پشیمان ہوتے ہیں۔اگرکوئی گناہ سرز دہوبھی جائے تو زیادہ پر بیثان نہیں ہوتے بلکہ بیسوچتے ہیں کہ اللہ تعالی معاف فرمانے والا ہے وہ معاف فرمادےگا۔حضورعلیہ الصلوٰ قوالسلام نے ارشاد فرمایا:

ا لوگوں پرایک زمانہ ایسا آئے گا کہ ان لوگوں کے سینے میں قرآن اس طرح پرانا ہوجائے گا جس طرح جسموں پر کپڑے پرانے ہوجاتے ہیں۔وہ جو کام بھی کریں گے لا کچ اور طبع میں کریں گے اس میں خوف شامل نہیں ہوگا۔اگر کوئی اچھا تمل کرے گا تو یہ کے گا کہ میرایٹمل قبول

ہوگا اور گناہ کرے گا تو کہے گا کہ اللہ اسے معاف کردے گا۔ (مندالفردوں، راوی ابن عباسٌ)

ہوگا اور گناہ کرے گا تو کہے گا کہ اللہ اسے ہیں'' استغفار کے ساتھ گناہ جاری رکھنا جھوٹوں کی تو بہ ہے۔ جھوٹوں پر اللہ کی لعنت ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرما یا جھوٹا میر اامتی نہیں۔''

پس انسان کو چا ہے کہ وہ نہ اپنی عبادات واعمالی صالحہ پر مغرور ہوا ور نہ ہی اپنی خطاؤں اور گناہوں کے باعث اللہ سے دور ہو بلکہ جب بھی کوئی نیک عمل کرے یا اللہ کی عبادت کرے تو اللہ کاشکر گزار ہوکہ اللہ نے اسے نیک عمل اور عبادت کی توفیق ہنٹی ۔ اگر اللہ کی توفیق شامل حال نہ ہوتی تو وہ یہ نیک عمل انجام نہ دے پاتا۔ اس طرح جب گناہ کر بیٹھے تو فوراً عاجزی کا دامن تھا ہے اور اللہ کے نیک عمل اغرار کرتے ہوئے نادم ہو پس اللہ تعالیٰ اسے معاف فرمائے گا اور اس کے سامنے اکساری کا اظہار کرتے ہوئے نادم ہو پس اللہ تعالیٰ اسے معاف فرمائے گا اور اس کے گنا ہوں سے درگزر کرے گا۔ ایسانی گنا ہوں اللہ کقریب ہوتا ہے۔

#### \*\*\*

ثُمَّ قَالَ لِي يَا عَوْفَ الْاعْظَمُ اهُلُ الْمَعَامِيُ هَجُوُبُونَ بِالْمَعَامِيُ وَ اهْلُ الطَّاعَاتِ مَحُجُوبُونَ بِالطَّاعَاتِ وَلِي وَرَاعُهُمْ قَوْمٌ احَرُونَ لَيْسَ لَهُمْ غَمُّ الطَّاعَاتِ مَحْجُوبُونَ بِالطَّاعَاتِ وَلِي وَرَاعُهُمْ قَوْمٌ احَرُونَ لَيْسَ لَهُمْ غَمُّ بِالطَّاعَاتِ ثُمَّ قَالَ لِي يَاغَوْثَ الْاعْظَمُ بَشِّرِ الْمُلْدِيدُنَ بِالْمَعَامِيُ وَ الْاَعْظَمُ بَشِّرِ الْمُلْدِيدُنَ بِالْعَلْلِ وَ التَّقَمِ يَاغُوثَ الْالمُعْمِيدُنَ بِالْعَلْلِ وَ التَّقَمِ يَاغُوثَ الْاعْظَمُ انَا بِالْفَضُلِ وَ النَّقَمِ يَاغُوثَ الْاعْظَمُ انَا فَرَغُ مِنَ الْمَعَامِي وَ النَّقَمِ يَاغُوثَ الْمُطْيَعِ إِذَا قَرِيْحُ مِنَ الْمَعَامِي وَ انَا بَعِينَا مِنَ الْمُطِيعِ إِذَا قَرِيْحُ مِنَ الْمُعَامِي وَ انَا بَعِينَا مِنَ الْمُطَيْعِ إِذَا قَرَعْ مِنَ الْمَعَامِي وَ انَا بَعِينَا مِنَ الْمُطَيْعِ إِذَا قَرَعْ مِنَ الْمَعَامِي وَ التَّقَمِ الطَّاعَاتِ السَّعَامِي وَ اللَّهُ اللَّالَةُ عَلَى اللَّالَةُ عَلَى الْمُعَامِي وَ اللَّهُ عَلَى الْمُعْمِي السَّاعَاتِ الْمُعَامِي وَ اللَّهُ عَنِي الطَّاعَاتِ السَّلَةُ عَنِي الطَّاعَاتِ اللَّهُ الْمُعَامِي وَ اللَّهُ الْمُعَامِي الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ الْمُعَامِي الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ السَّلَاعَاتِ الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ الطَّاعَاتِ السَّلَةُ الْمُعْتِعِ الطَّاعِلَا عَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَامِي الطَّاعَاتِ السَّلَاعَاتِ السَّلَاعِ الْمُعَالِقِ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعْلِي الْمُعَالِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعَالِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعَالِي الْمُعَامِلُ الْمُعَالِي الْمُعَامِي الطَّلَامِ الْمُعِلَّا عَلَى الْمُعْلِي الْ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم العظم العظم الدائی گارا پے گناہ کے باعث مجوب ہیں اور طاعت گزارا پنی طاعت کے باعث مجوب ہیں۔اور میراایک گروہ ایسا ہے جسے نہ گناہ کاغم ہے اور نہ طاعت کا پھر مجھے فرمایا اے غوث الاعظم الگناہ گاروں کومیرے

فضل اورکرم کی بشارت دے دواورخود پیندول کومیرے عدل اورانتقام کی خبر دے دو۔اے غوث الاعظم المیں گناہ گار کے قریب ہوتا ہوں جب وہ گناہ سے فارغ ہوتا ہے۔' ہے اور میں مطبع سے دور ہوتا ہول جب وہ طاعت سے فارغ ہوتا ہے۔' شرح: وہ لوگ خوش نصیب ہوتے ہیں جنہیں غلطی اور گناہ کرنے پران کا خمیر ملامت کرتا ہے لیکن جن لوگوں کا نفس حالتِ امارہ میں ہوائمیں گناہ کا احساس نہیں ہوتا۔ جن لوگوں کا نفس لوامہ ہوتا ہے وہ انہیں گناہ کا احساس دلاتا ہے کہ تم نے غلط کا میں ہے اس لیے اللہ کے حضور تو ہر کرواور اپنے گناہوں پر استغفار کرتے ہوئے اللہ سے بخشش طلب کرو۔ جیسا کہ گزشتہ صفحات پر تذکرہ کیا گیا ہے کہ جو تحق گناہ کرلے اورا گروہ اس پر عاجزی اختیار کرتے ہوئے اللہ کے کی طرف رجوع کرے گا تو اللہ تعالی اسکی بخشش فرمادے گا۔

نفس لوامہ کے حامل گناہ گار ہر لمحہ اپنے گنا ہوں پر پشیمان رہتے ہیں اوراُن کانفس ان کو ملامت کرتا رہتا ہے۔ وہ اسی فکر اور پر بیثانی میں ہوتے ہیں کہ آیا اللہ تعالی ان کی بخشش بھی کرے گایا نہیں۔ ابیاسوچتے ہوئے وہ اللہ کی رحمت ہے بھی مایوس ہوجاتے ہیں۔اللہ کی معرفت اور قرب کی طلب کا خیال بھی ان کے دل و د ماغ میں نہیں آتا۔ پس اسی لیے اللہ تعالی نے فرمایا کہ گناہ گار اپنے گنا ہوں کے باعث مجوب ہے کہ وہ اسے گنا ہوں کو لے کر متفکر رہتا ہے۔

اسی طرح جو شخص نیک اعمال میں مصروف رہتا ہے یا عبادات کرتا ہے تو اس کی تمام تر توجہاور دھیان صرف انہی اعمال کی طرف رہتا ہے۔ نیک اعمال کرنے والا اپنے اعمال پرخوش ہوتا ہے اور اس کے نیک اعمال اسے لذت دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر ایک صاحب حیثیت شخص کثرت سے صدقہ وخیرات کرتا ہے اور اس کا صدقہ وخیرات کرنا اسے خوشی و بیتا ہے اور وہ اسی خوشی میں ہی محور ہتا ہے۔ یا ایک شخص جو پانچ وقت کی فرض نمازیں پڑھتا ہے جو کہ اس کی عادت بن چکی ہے، اگروہ اپنی عادت کے مطابق نماز ادانہیں کرے گا تو بے چینی و بیقراری محسوس کرے گا۔ بہت سے لوگوں کو ذکر اذکار اور ورد وو فلا کف کی فشے کی صد تک عادت ہوتی ہے اور وہ ہروفت تسبیح کی جیرتے لوگوں کو ذکر اذکار اور ورد وو فلا کف کی فشے کی صد تک عادت ہوتی ہے اور وہ ہروفت تسبیح کی جیرتے

رہتے ہیں بنایہ جانے کہ وہ جو پڑھ رہے ہیں اس کے کیامعنی ہیں اوراس کے اثرات کیا ہوں گے۔ ان کی اس عبادت میں اللہ سے ملاقات کا شوق اور راز و نیاز کا خیال یکسر مفقود ہے کیکن وہ پھر بھی عبادات میں مصروف ہیں۔ یا اگر کوئی طاعت گزارا پی طاعت کے بدلے میں اللہ تعالی سے اپنے دنیاوی مسائل ومشکلات کاحل یا آخرت میں جنت اوراس کی نعمتوں کا طلبگار ہے تو وہ اپنی طاعت میں ہی مشغول رہتا ہے نہ کہ اللہ کی محبت اور اس سے ملاقات کے شوق میں ۔اعمال تواس کے شرعی ہیں کیکن اللہ کی رضا وخوشنو دی یا اس کی معرفت وقرب کا خیال بھی اس طاعت گز ار کوچھو کرنہیں گزراہوتا۔پس و چفص اپنی عبادات و نیک اعمال اور طاعت کے باعث مجوب ہے۔ الله یاک نے ایک ایسے گروہ کا بھی ذکر کیا ہے جس کونہ گناہ کاغم ہے نہ طاعت کی فکر۔ وہی اللہ کا پندیدہ گروہ ہے۔ یعنی ایسے لوگ جن کی طلب صرف اور صرف اللہ کی معرفت اور اس کا قرب ہے۔اگران سے کوئی غلطی و گناہ سرز دہوجا تا ہے تو اللہ سے خلوص دل سے معافی تو ضرور طلب کرتے ہیں لیکن اس گناہ کی پشیمانی میں مشغول نہیں رہتے بلکہ اپنے اللہ کی رحمت پریقین رکھتے ہوئے اللہ کی خوشنودی میں مصروف رہتے ہیں اور بیایمان رکھتے ہیں کہا بینفس کے غلبہ میں وہ گناہ ان سے سرز دہوگیا ہے مگر اللہ تعالیٰ کی ذات بخشنے والی ہے۔اس لیے وہ عاجزی اختیار کرتے -04

حضورعليه الصلوة والسلام في ارشا وفر مايا:

الْإِيْمَانُ بَيْنَ الْحُوفِ وَالرِّجَاءُ

ترجمہ:ایمان خوف اور رجا کے در میان ہے۔

اس پیندیده گروه کوعبادت و ریاضت کی فکر بھی نہیں ہوتی۔ وہ جانتے ہیں کہ اللہ پاک ہی نیک اعمال اورعبادات کی تو فیق عطا کرنے والا ہے۔ اگر انہیں کسی نیک عمل کی تو فیق حاصل ہوتی ہے تو وہ اس پر اللہ کے شکر گزار ہوتے ہیں جس نے انہیں ہدایت بخشی اور نیک عمل اور کام کے لیے منتخب فرما یا ور نہ اللہ تعالیٰ اگر کسی اور کو منتخب کرنا چا ہتا تو ہم کیا کر لیتے۔ ارشا دِ باری تعالیٰ ہے:

اللہ تعالیٰ کے اس انتخاب پر وہ ہر لحہ اللہ کے مفکور رہتے ہیں اور مزید جوش و جذبے سے اللہ ک خوشنو دی ہیں مشغول ہوجاتے ہیں۔ وہ اپنے کسی بھی اچھے عمل کے نتیجے ہیں اللہ تعالیٰ سے دنیا اور اس کی آسا کشات و تعتیں یا آخرت ہیں جنت اور اس کی نعتوں کے طلب گار نہیں ہوتے بلکہ وہ اللہ سے اللہ بی کے طلب گار ہوتے ہیں۔ یہی طالبانِ مولیٰ ہیں جواللہ کے پہندیدہ لوگ ہیں۔ جنہیں نہ کناہ و فلطی اللہ کی راہ سے دور کرتی ہے نہ عبادت وطاعت اللہ کی راہ میں حاکل ہوتی ہے۔
اللہ تعالیٰ نے گناہ کاروں کو اپنے فضل اور کرم کی بشارت دی ہے۔ جب گناہ گارگناہ کر لیتا ہے اور اللہ کی ناراضی اور جلال کا باعث بے گا۔ اس فکر میں مبتلا اپنے گناہ پر پشیمان ہوتا ہے کہ اس کا بیٹ اللہ کی ناراضی اور جلال کا باعث بے گا۔ اس فکر میں مبتلا اپنی ہو کہ گناہ وں کی دلدل میں مزید نہ دھنس کہیں وہ نا اُمید نہ ہوجائے اور اللہ کی رحمت سے مایوس ہو کر گناہوں کی دلدل میں مزید نہ دھنس جائے ، اللہ تعالیٰ نے اس کے حوصلے کے لیے فر مایا کہ گناہ گار اللہ کے فضل اور کرم سے مایوس نے واب بلکہ سیچے دل سے تو بہ کرتے ہوئے اللہ سے مغفرت طلب کریں۔ اللہ تعالیٰ غفور اور رحم ہے ہوں بلکہ سیچے دل سے تو بہ کرتے ہوئے اللہ سے مغفرت طلب کریں۔ اللہ تعالیٰ غفور اور رحم ہے بوت کہ بیٹ کی وہ بندوں کی تو بہ قبول کرتا ہے اور اان کے گناہوں سے درگز رکرتا ہے۔ ارشاو باری تعالیٰ ح

﴿ وَ الَّذِيْنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً آوُ ظَلَمُوا آنْفُسَهُمْ ذَكُرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِللهَ وَاللَّهُ فَاسْتَغْفَرُوا لِللَّهُ وَمِنْ يَغْفِرُ اللَّهُ وَمِن يَغْفِرُ اللَّهُ وَمِن يَغْفِرُ اللَّهُ وَمِن يَغْفِرُ اللَّهُ وَمِن يَعْفِرُ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِن يَعْفِرُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَن يَعْفِرُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

ترجمہ: اور بیلوگ جب کوئی برائی کر بیٹھتے ہیں یا پنی جانوں پرظلم کر بیٹھتے ہیں تو اللہ کا ذکر کرتے ہیں پھرا پنے گنا ہوں کی معافی مانگتے ہیں۔اوراللہ کے سواکون گنا ہوں کی بخشش کرتا ہے۔

﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ سُوَّنًا آوُ يَظْلِمُ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُورًا رَّحِيْعًا ٥
 ﴿ رورة الناء ـ 110)

ترجمہ: اور جوکوئی برا کام کرے یا پی جان پرظلم کرے پس وہ اللہ سے بخشش طلب کرے وہ اللہ کو

برا بخشف والانهايت مهربان پائے گا۔

ترجمہ: (اے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم!) آپ فر مادیجئے اے میرے وہ بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پرزیادتی کر لی ہے ہتم اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہوتا۔ بے شک اللہ سارے گناہ معاف فر مادیتا ہے۔ یقنیناً وہ بردا بخشنے والا بہت رحم فر مانے والا ہے۔

عضرت عبدالله بن عمرضی الله عنهٔ سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وآلہ وسلم نے فرمایا "دلوگو! الله کی طرف توبہ کیا کرو کیونکہ میں الله سے ایک دن میں سوبار توبہ کرتا ہوں' ۔ (صحح مسلم۔6859)

سيّدناغوث الاعظم شيخ عبدالقا درجيلاني رضي الله عنه فرماتي بين:

- استغفار بندے کی حالتوں میں بہترین حالت اوراس کے معاملات کے لحاظ سے احسن ہم اس کے کہا ظ سے احسن ہم اس کے کہ توبہ میں بندے کی طرف سے اعتراف گناہ اور اعتراف قصور ہوتا ہے۔ توبہ و استغفار بندے کی وہ صفات ہیں جواسے ابوالبشر آ دم علیاتیا سے ورثے میں ملی ہیں۔ (فتوح الغیب مقالہ 7)
- جب تُوتوبركرے تو ظاہر و باطن دونوں سے توبدكر۔ توبہ تيرے دل كے لباس كابليث دينا ہوں ہے تواب كابليث دينا ہوں ہے تواب دل كى جا دركوبليث دے اور خالص توبہ سے اور اللہ سے حيا كرتے ہوئے اپنے گناہوں كے لباس كوا تار ڈال اور زبانی توبہ نہ كر سچی توبہ كراور حقیقی توبہ دل كے اعمال سے ہے۔ (الفتح الربانی مجلس 1)
- الله كاشريك بنانے سے توب كر۔ تيراكوئى عمل الله تعالى كے سواكسى دوسرے كے ليے نہ ہو۔ (الفتح الربانی مجلس 49)

عدل کرے تے تھر تھر کنین اچیاں شاناں والے فضل کرے تے بخشے جاون میں جبے منہ کالے

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنهٔ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کسی شخص کاعمل اسے جنت میں داخل نہیں کرسکے گا۔ صحابہ کرائم نے عرض کیا یا رسول اللہ! آپ کا بھی نہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا نہیں، میرا بھی نہیں۔ سوائے اس کے کہ اللہ اپنے فضل اور رحمت سے مجھے نوازے۔ (صحیح بخاری۔ 5673)

ایک شخص براعا بدوزاہدتھا۔ اپنی افتاد طبع کی وجہ سے جب اس کا عبادت کی طرف مزید رجان ہو گیا اور جان ہو گیا افتاد کی طرف مزید رجان ہو گیا افتاد کی معربی اس کا عبادت کی طرف مزید رجان ہو گیا تو وہ دنیا ترک کر کے ایک جزیرے میں جا بیٹا جو آبادی سے خالی تھا۔ وہاں وہ کممل کیسوئی کے ساتھ اللہ کی عبادت میں مشغول ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے لیے وہاں ایک انار کا درخت پیدا فرما دیا اور شیٹھے پانی کا چشمہ جاری کر دیا۔ اب یہ عابد انار کھا لیتا اور پانی پی لیتا اور اللہ تعالیٰ کی عبادت میں مشغول رہتا۔ اللہ تعالیٰ نے اسے پانچ سوہرس کی زندگی عطافر مائی۔ آخر عمر میں اس نے دعا کی یا اللہ! میری دودعا کیں قبول فرمائے۔ ایک بید مجھے ہدے کی حالت میں موت دینا اور دوسری بیا اللہ! میری دودعا کیں اتفول تو سجدے کی حالت میں موت دینا اور دوسری بیا کہ جب میں حشر میں اٹھوں تو سجدے کی

حالت میں اٹھوں۔اللہ تعالیٰ نے اس کی دونوں دعائیں قبول فرمالیں۔اس کے مرنے کے بعد اس جزیرے پربوے بوے درخت اگا دیئے جن کی وجہ سے کوئی اس جزیرے پر نہ جاسکتا اوراس کی لاش سجدے کی حالت میں محفوظ فر ما دی حضورا کرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم فر ماتے ہیں کہ اب بیہ ھخص حشر میں سجدے کی حالت میں اُٹھ کرآئے گا اور اللہ تعالیٰ اس سے فرمائے گا اے میرے بندے! اب تو میرے فضل وکرم سے جنت میں چلا جا۔ بندہ عرض کرے گاباری تعالیٰ! میں نے یوری زندگی تیری عبادت میں گزاری ہے،میرے نامہ اعمال میں تیری کوئی نافر مانی نہیں ہے۔لہذا اب میں جاؤں گا تواہیے عمل اور عبادت کی وجہ سے جاؤں گا۔ تیرے فضل کا کیا سوال ہے؟ الله تعالی فرمائے گابیسب کچھیجے ہے لیکن جنت میں تو میر نے فضل وکرم اور رحت سے جا۔اس کی سمجھ میں بات نہیں آئے گی اور وہ اس بات پر اُڑ جائے گا کہ میں توجنت میں اپنے عمل ہی کی وجہ سے جاؤں گا۔اس پراللہ تعالی فرشتوں کو تھم دے گاذرااس کو دوزخ کے قریب کر دو۔اب جودوزخ کی تپش محسوس ہوگی وہ پیاس، پیاس بکارا مھے گا۔فرشتوں کو تھم ہوگا کہاس کے سامنے پانی کا کثورا پیش کرو۔وہ کورے کی طرف ہاتھ بردھائے گاتو کہاجائے گا کہاس یانی کی قیمت یانچ سوبرس کی عبادت ہے۔ خرید کر پینا ہے تو یی لے۔ چنانچہ وہ یانچ سوبرس کی عبادت دے کرایک کورایانی پی لے گا۔ کیکن تھوڑی در بعدا سے مزید پیاس لگے گی اوروہ پیاس، پیاس بکارے گا۔ پھریانی کا کٹورا پیش کیاجائے گالیکن اب وہ قیمت اداکرنے سے قاصر ہوگا۔ یوچھاجائے گا بتاجنت میں اب کیسے جائے گا؟ تیرے پاس تواب کچھ جھی عمل نہیں ہے۔ دنیا میں جتنے کورے یانی پیتار ہاہے اس کا حساب دے، جینے انارکھائے ہیں ان کے ایک ایک دانے کا حساب دے۔وہ عرض کرے گایا اللہ! میں صرف تیرے فضل وکرم کامحتاج ہوں، بیشک نجات تیرے فضل وکرم سے ہی ہوگی۔ پھروہ اللہ كرم ع جنت ميں جائے گا۔

جن کا تکیہ اپنے اعمال پر ہواور وہ اپنے کثرتِ اعمال پر نازاں اور متکبر ہوں تو انہیں اللہ کی طرف سے انصاف اور بدلہ کے لیے تیار رہنا جا ہے۔ اپنے تمام عمر کے نیک اعمال اللہ کے حضور پیش کر

### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 329 ﴿ 329 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ 329 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ إِنَّهُ • ﴿ إِنَّهُ اللّ

کے بھی شاید ہی اللہ کی کسی ایک نعمت کا بدلہ دے سکیس انجام کاروہ بھی اللہ سے اس کے فضل کے طلب گار ہی ہوں گے۔اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

☆ فَبِأَيِّ الرَّانِ الرَّانُ )

ترجمہ: پستم دونوں (جن وانس) اینے رہ کی کون کون سی تعمتوں کو چھٹلا ؤگے۔

اسی بناپراللہ تعالیٰ نے سیّد ناغوث الاعظم عظم نے فرمایا کہ میں گناہ گار کے قریب ہوتا ہوں جب وہ گناہ سے فارغ ہوتا ہے۔اس سے فارغ ہوتا ہے اور طاعت کر ارسے دور ہوتا ہوں جب وہ طاعت سے فارغ ہوتا ہے۔اس سے مرادیہی ہے کہ گناہ گار جیسے ہی گناہ سے فارغ ہوتا ہے اس کا خمیر اسے ملامت کرنے لگتا ہے اسے بڑا بھلا کہنا ہے اس لیے وہ شخص پشیمان ہوکر اللہ کے حضور گر گر اتا ہے، اپنے گنا ہوں پر سے دل سے توبہ کرتا ہے، دل کی گرائیوں سے اُسے پکارتا ہے اور اس کے فضل وکرم کا طلب گار ہوتا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ ایسے گناہ گار کے قریب ہوتا ہے۔

طاعت سے فارغ ہونے سے مراد بیہ ہے کہ انسان بیگان رکھے کہ اس نے کامل طاعت اور عبادت کاحق ادا کردیا۔ جیسے عام مسلمان پانچ نمازیں پڑھ کراورسال میں نمیں روزے رکھ کراور ایک مرتبہ ذکو ہ دے کر سمجھتے ہیں کہ اتن عبادت کافی ہے اور خود کوعبادت سے فارغ سمجھ کر باقی وقت دنیا کی رنگینیوں اور اس کے جمیلوں میں مشغول گزارتے ہیں جبکہ حضرت تنی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

#### جو دم غافل سو دم کافر

وہ عبادت گزار شخص جواپی عبادت وطاعت سے فارغ ہونے پر بجائے اللہ کاشکر گزار ہونے کے جس نے عبادت وطاعت کی تو فیق بخشی ، مغرور و نازاں ہو جاتا ہے۔ وہ اپنے نفس کے غلبہ کے باعث خود پسندی میں مبتلا ہو جاتا ہے اور عبادت پر تکبر کی وجہ سے اس وقت وہ اللہ سے بہت دور ہوتا ہے۔ اس کے دل و د ماغ پر شیطان کا قبضہ ہوتا ہے۔ ایسے ہی نام نہاد مسلمانوں کے متعلق حدیثِ مبارکہ ہے:

حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا

''میری امت میں سے ایک قوم ظاہر ہوگی وہ ایبا قرآن پڑھیں گے کہ ان کے پڑھنے کے سامنے

تہارے پڑھنے کی کوئی حیثیت نہ ہوگی، نہ ان کی نمازوں کے سامنے تہاری نمازوں کی پچھ حیثیت

ہوگی، نہ ان کے روزوں کے سامنے تمہارے روزوں کی پچھ حیثیت ہوگی۔ وہ یہ سجھ کرقرآن

پڑھیں گے کہ وہ ان کے لیے مفید ہے لیکن در حقیقت وہ ان کے لیے مضر ہوگا، نمازان کے گلے

اندر سے نکل جاتا ہے۔'' (صحیح مسلم ۔ 2467)

اندر سے نکل جاتا ہے۔'' (صحیح مسلم ۔ 2467)

پس الله تعالی ایسے طاعت گزاروں سے دور ہوتا ہے جنہیں اپنے اعمال پر مان اور ناز ہوتا ہے۔ نہند کہ کہ کہ کہ

يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ آهُلُ الطَّاعَاتِ يَتَنَاللُّونَ وَ يَنُ كُرُونَ لِلنَّعِيْمِ وَ آهُلُ الْمَعَاصِي يَتَنَاللُّونَ وَ يَنُ كُرُونَ لِلنَّعِيْمِ وَ آهُلُ الْمَعَاصِيُ يَتَنَاللُّونَ وَيَنُ كُرُونَ لِلرَّحِيْمِ

ترجمہ: اےغوث الاعظم اطاعت گزار جنت کے تابع ہوتے ہیں اور وہ نعمتوں کا ذکر کرتے ہیں اور وہ رحیم ذات کا ذکر کرتے ہیں اور وہ رحیم ذات کا ذکر کرتے ہیں۔ ہیں۔

شرح: طاعت گزار جب نیک اعمال اورعبادات کرتا ہے تو اس کے دماغ میں بیدخیال پیدا ہوتا ہے کہ وہ کتنے اجھے اعمال کررہا ہے اور انہی اعمال کی بنا پر اللہ تعالی اس کو جنت سے نواز ہے گا جہاں انواع واقسام کی نعتیں اور لذتیں ہوں گی جن سے وہ لطف اندوز ہوگا۔حور وقصور کے نشے میں چوروہ عبادت وطاعت میں مشغول رہتا ہے۔اس کا منشا اللہ کی ذات کا قرب ووصال نہیں ہوتا بلکہ جنت کی نعمتیں ہوتی ہیں۔

بقول اقبال

#### ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 331 ﴿ 331 الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ الله عَلَيْهِ ٤٠ الرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسا

# أمير حور نے سب کچھ سکھا رکھا ہے واعظ کو بیر حضرت دیکھنے میں سیدھے سادے، بھولے بھالے ہیں

(با تكودرا)

ان کے دل و د ماغ پر جنت کا قبضہ ہوتا ہے۔ وہ طالبانِ عقبی ہوتے ہیں نہ کہ طالبانِ مولی۔ اس لیے وہ اگر دوسر نے لوگوں کو بھی نیک اعمال کی دعوت دیں یا نماز وروزہ کی پابندی کی تلقین کریں تو آخر میں جنت کی نعتوں کا تذکرہ لاز ما ہوتا ہے کہ اگر آپ بیاعمال کریں گے تو جنت ملے گی اور آپ اللہ کی بیان کر دہ تمام نعتیں جن کا تذکرہ اس نے قرآن میں بھی بیشار مرتبہ فرمایا ہے، سے لطف اندوز ہوں گے۔ جب بندگی اور عبادت کی بنیادہ ہی خالق کی بجائے مخلوق یعنی جنت کی طلب وخواہش ہوگی تو اعمال کی منظوری و قبولیت کا اندازہ خود لگا لینا چاہیے۔ ایسے ہی لوگوں کے متعلق حضور علیہ الصلاح قوالسلام نے فرمایا:

کوه مساجد میں جمع ہوں گاور نمازیں اللہ عند روایت کرتے ہیں کہ لوگوں پر ایک ایساز مانہ آئے گا

کہ وہ مساجد میں جمع ہوں گاور نمازیں اوا کریں گےلیکن ان میں کوئی مومن نہیں ہوگا۔
عبادت گزار جہال کہیں بھی ہوتے ہیں یا جس کے ساتھ بھی ہوتے ہیں جنت کی نجتوں کا تذکرہ
چھٹرے رکھتے ہیں۔اللہ کے ذکر سے زیادہ ان کی زبانوں پر جنت کا ذکر ہوتا ہے۔انہی کے متعلق
اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ طاعت گزار جنت کے تالع ہوتے ہیں اور نعتوں کا ذکر کرتے ہیں۔
اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ طاعت گزار جنت کے تالع ہوتے ہیں اور نعتوں کا ذکر کرتے ہیں۔
رحمت کے وسیلہ سے اللہ سے مغفرت طلب کرتا ہے۔وہ جانتا ہے کہ اللہ کی رحمت ہرشے سے وسیح
ہے اس لیے مایوس اور نا اُمیونہیں ہوتا بلکہ دعا ما تگنا ہے کہ اے ارتم الراحمین! اگر تو نے ہم پر رحم اور
کرم نہ فرمایا تو ہمارا کوئی پرسانِ حال نہ ہوگا۔ تیر سے سواکون ہے جو ہم پر نظر کرم کرے۔ پس وہ
اللہ کی رحمت سے اُمید وابستہ کیے اس کے فضل و کرم کا مختاج رہتا ہے اور اس کی بندگی زیادہ جوش و

### وَ ﴿ إِنَّهِ وَمُورَى الرسالة الغوشيه ﴿ 332 ﴿ 332 ﴿ مَهُ وَمُرْرَ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 332 ﴿ مِنْ اللهِ الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة

جذبے سے سرشار ہوکر کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوفر ماتے ہوئے سا: آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا کہ ایک بندے نے گناہ کیا اور کہا:

ام میرے رہ! بیس تیرا گناہ گار بندہ ہوں تو مجھے بخش دے ۔ اللہ نے فر مایا: میر ابندہ جا نتا ہے کہ اس کا کوئی رہ بضرور ہے جو گناہ معاف کرتا ہے اور گناہ کی وجہ سے سزا بھی دیتا ہے! بیس نے اپنے بندے کو بخش دیا۔ پھر بندہ گناہ کر ایا اللہ نے چا ہا اور پھر اس نے گناہ کر لیا: اے ہیں بخش دے ۔ اللہ تعالی نے فر مایا:

اور عرض کیا: اے میرے رہ! بیس نے دوبارہ گناہ کر لیا، اسے بھی بخش دے ۔ اللہ تعالی نے فر مایا:

میر ابندہ جا نتا ہے کہ اس کا رہ ضرور ہے جو گناہ معاف کرتا ہے اور اس کے بدلے میں سز ابھی دیتا ہے، میں نے اپنے بندے کو بخش دیا۔ پھر جب تک اللہ نے چا ہندہ گناہ کرایا ہے تو بجھے بخش دے ۔ اللہ تعالی نے فر مایا ہے تو بھے بخش دیا۔ اللہ تے گناہ کیا اور اللہ کے حضور عرض کیا: اے میرے رہ بندے کو بخش دیا۔ اللہ تا کی دیتا ہے اور اس کی وجہ سے سز ابھی دیتا ہے اس کا آیک رہ ضرور ہے جو گناہ معاف کرتا ہے اور اس کی وجہ سے سز ابھی دیتا ہے میں نے اپنے بندے کو بخش دیا۔ (اللہ تعالی ہے بات) تین مرتبہ (فرماتا کی وجہ سے سز ابھی دیتا ہے میں نے اپنے بندے کو بخش دیا۔ (اللہ تعالی ہے بات) تین مرتبہ (فرماتا کی وجہ سے سز ابھی دیتا ہے میں نے اپنے بندے کو بخش دیا۔ (اللہ تعالی ہے بات) تین مرتبہ (فرماتا کی اور کی بی سے اب ہو چا ہے عمل کر ہے۔ (حصور کو کناہ کی دیتا ہے ہیں نے اپنے بندے کو بخش دیا۔ (اللہ تعالی ہے بات) تین مرتبہ (فرماتا کے کہ اس کی وجہ سے سز ابھی دیتا ہے میں نے اپنے بندے کو بخش دیا۔ (اللہ تعالی ہے بات) بین مرتبہ (فرماتا کے کہ اس کو بخش دیا۔ (اللہ تعالی ہے بات کی دیتا ہے میں نے اپنے بندے کو بخش دیا۔ (اللہ تعالی ہے بات کی تو بات کی کی بات کی کرنا ہے کہ اس کا ایک دیتا ہے کہ اس کا کے دیتا کہ کی کرنا ہے کہ کی کی دیا ہے کہ اس کا کہ کے دیتا کی کرنا ہے کہ کرنا ہے کرنا ہے کہ کرنا ہے کہ کرنا ہے کرنا ہے کرنا ہے کرنا ہے کہ کرنا ہے کرنا ہے

پس انسان جنتی باربھی گناہ کرتا ہے وہ اللہ سے مغفرت طلب کرتا ہے کیونکہ وہ اس کی رحمت سے نا اُمید نہیں ہے اور وہ جانتا ہے کہ اللہ کی رحمت بہت وسیع ہے یقیناً وہ اپنے بندے کو اپنے در سے معکرائے گانہیں ۔ بہی تو وجہ ہے کہ انسان باربار اللہ کی طرف رجوع کرتا ہے۔

پس اللہ تعالیٰ کے فرمان کامفہوم یہی ہے کہ گناہ گار رحیم ذات کا ذکر کرتے ہیں جبکہ طاعت گزار جنت کے ذکر میں مشغول ہوکراللہ سے غافل ہوتے ہیں۔

#### \*\*\*

ثُمَّةً قَالَ لِيُ يَاغَوْثَ الْأَعْظَمُ خَلَقْتُ الْعَوَامَ فَلَمْ يُطِيْقُوا نُوْرَ بَهَا أِيْ فَجَعَلْتُ بَيْنِي وَ بَيْنَهُمُ حِبَابَ الظُّلُبَةِ وَ خَلَقْتُ الْحَوَاصَ فَلَمْ يُطِيْقُوا مُجَاوَرَتِيْ بَيْنِي وَ بَيْنَهُمُ حِبَابَ الظُّلُبَةِ وَ خَلَقْتُ الْحَوَاصَ فَلَمْ يُطِيْقُوا مُجَاوَرَتِيْ

### ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 333 ﴿ 333 الرَّبِهِ اللَّهِ الغوشيهِ ﴾ ﴿ 333 ﴿ الرَّبِهِ اللَّهِ الْعَوْشِيرِ الْمِيلَةِ

فَجَعَلْتُ الْأَنْوَارَ بَيْنِي وَ بَيْنَهُمْ حِجَابًا ـ يَا غَوْثَ الْأَعْظَمُ قُلُ لِأَضْعَابِكُ مَنْ ارَادَمِنْهُمْ اَنْ يَصِلَ إِلَى فَعَلَيْهِ بِالْخُرُوجِ عَنْ كُلِّ شَيْعِ سَوَائِنْ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے خوث الاعظم ! میں نے عوام کو پیدا کیا پس وہ میر ہے انوار
کی طافت نہ رکھتے تھے پس میں نے اپنے اور ان کے درمیان ظلمت کا حجاب بنا دیا
اور میں نے خواص کو پیدا فرمایالیکن وہ میر بے قرب کی طافت نہ رکھتے تھے پس میں
نے اپنے اور ان کے درمیان انوار کا حجاب بنا دیا۔ اے خوث الاعظم ! اپنے اصحاب
سے کہددو کہ جومیر بے قریب آنے کا ارادہ کر ہے اسے چاہیے کہ وہ میر بے سوا ہر چیز
سے نکل جائے۔''

تشرح: حضرت تنی سلطان باهور مهتدالله علیدا پنی تصنیف" رساله روی شریف" میں فرماتے ہیں:
جان لے کہ جب نورِاحدی نے وحدت کے گوشہ تنہائی سے نکل کرکا نئات (کشرت) میں ظہور کا ارادہ فرمایا تو اپنے حسن کی بخلی کی گرم بازاری سے (تمام عالموں کو) رونق بخشی اس کے حسن بے مثال اور شمخ جمال پر دونوں جہان پروانہ وار جل اُٹھے اور میم احمدی کا نقاب اوڑھ کرصورتِ احمدی اختیار کی۔(رسالہ روی شریف)

حضرت بنی سلطان باھور جمتہ اللہ علیہ کی مندرجہ بالا عبارت سے بیہ بات معلوم ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے انوار و تجلیات چاہے وہ جلالی ہوں یا جمالی کسی میں برداشت کرنے کی ہمت اور طاقت نہیں۔ جب اللہ تعالیٰ نے وحدت سے کثرت میں ظہور کا ارادہ فر مایا اور خود کو ظاہر فر مایا تو ہرشے جواس وقت پیدا کی گئی تھی ان انوار و تجلیات کے باعث جل گئی جس کے بعد اللہ تعالیٰ نے اپنورسے حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام کے نور کو جدا کیا اور حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام کے نور سے بی تمام ارواح، عالموں اور کا کنات کو تخلیق کیا گیا۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے اپنے اظہار کے لیے نور محمدی کو جاب کی مثل ما کے اللہ اللہ تعالیٰ نے اپنے اظہار کے لیے نور محمدی کو جاب کی مثل

یہاں طالبانِ دنیا اور طالبانِ عقبی دونوں کوعوام پیس شامل کیا گیا ہے۔ طالبانِ دنیا کی طلب محض دنیا اور اس کا عیش و آرام ہے جبکہ طالبانِ عقبی کا مقصود آخرت کی نعتیں اور لذتیں ہیں۔ یہ دونوں گروہ اپنی پیندیدہ زندگی کوسہل بنانے کے لیے ہر ممکن کوشش کرتے ہیں۔ طالبانِ دنیا اپنے مقاصد کی تکیل کے لیے ہر جائز و نا جائز طریقہ استعال کرتے ہیں تو ان کے اندرصفات ذمیمہ پیدا موجاتی ہیں مثلاً جھوٹ، غیبت، چغلی، ریا کاری، منافقت، دھو کہ دہی، حرص، لا کچی، ہوس، حسد، خود کو جو ان ہوں کی حسد، خود کی بین مثلاً جھوٹ، غیبت، چغلی، ریا کاری، منافقت، دھو کہ دہی، حرص، لا پی موتی ہے۔ دنیا کی محبت رقی ہی ہوتی ہے۔ دنیا کی محبت رقی ہی ہوتی ہے۔ دنیا کی حبت رقی ہی ہوتی ہے۔ دنیا کی حبت رقی ہی ہوتی ہے۔ دنیا کی حبت بین تمام برائیوں کی جڑ ہے۔ دنیا کی محبت اور تمام فدموم خصائل قلب کوسیاہ کر کے ایک طالب دنیا کو اللہ کی ذات سے مزید دور کر دیتے ہیں جس کے باعث قلب پر تاریکیوں کا پردہ چھا جاتا دیا کو اللہ کی ذات سے عافل ہوتے ہیں۔

طالبانِ عقبیٰ کی عبادات اور ورد وظائف اور تمام تر نیک اعمال اپنی آخرت کی زندگی کوبہتر بنانے کے لیے ہوتے ہیں نہ کہ اللہ کی معرفت اور اس کے قرب کے لیے ۔ ان کی طلب و محبت بھی غیر اللہ ہوتی ہے تین نہ کہ اللہ کی معرفت اور اس کی قول کو گول میں اس کے علیہ ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ عوام تو اس کے انوار بھی برداشت نہیں کر سکے اس لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے اور ان کے درمیان ظلمات کا محاب بنادیا۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ خواص کا ذکر فرمار ہاہے جواللہ تعالیٰ کے قرب کو برداشت کرنے کی طاقت نہ رکھتے تھے اس لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے اور ان کے درمیان انوار کا حجاب بنادیا۔ ان خواص سے مراد طالبانِ مولیٰ ہیں۔ بیلوگ اپنے نفس کو برائی سے روکتے ہیں اور شہوات کے غلبہ کو قابو میں رکھتے ہیں۔ اللہ سے ڈرتے ہیں اور نیک اعمال میں مشغول رہتے ہیں۔ تاہم اللہ تعالیٰ نے اپنے اور ان کے درمیان انوار کا حجاب قائم کر دیا ہے۔ جواللہ تعالیٰ کے جس قدر قریب ہوتا چلا جائے گااس قدر حجابات کم ہوتے جائیں گے۔ تاہم حجابات پھر بھی موجود ہیں جیسا کہ حضرت خی سلطان باھور حمتہ حجابات کم ہوتے جائیں گے۔ تاہم حجابات پھر بھی موجود ہیں جیسا کہ حضرت خی سلطان باھور حمتہ

الله علیہ کے فرمان سے معلوم ہوتا ہے کہ الله تعالیٰ کے انوار وتجلیات کو برداشت کرناکسی کے لیے ممکن نہیں سوائے حضور علیہ الصلوٰ ہ والسلام کے جو کہ انسانِ کامل ہیں۔

الله تعالی نے سیّد ناغوث الاعظم سے فرمایا کہ اپنے اصحاب سے کہدو کہ جوکوئی میرے قریب آنے کا ادادہ کرے اسے چاہیے کہ میرے سوا ہر چیز سے نکل جائے۔ الله تعالی نے اس فرمان میں طالبانِ مولی کو اپنے وصال کی وعوت دی ہے اور اس کے لیے لازم ہے کہ غیر ماسوی الله ہرشے کو ترک کر دیا جائے۔ ہرشے کوترک کرنے سے مرادیہ ہرگزنہیں کہ رہبانیت اختیار کرلی جائے اور سب پھے چھوڑ کر ویرانوں یا بیابانوں میں جا کرخلوت نینی اختیار کی جائے۔ ترک سے مراد ہرائس شے کوچھوڑ نا ہے جو بندے اور اللہ کے درمیان حجاب اور رکاوٹ بن رہی ہے اور وہ انسان کا بت ہوتی ہے۔ حضور علیہ الصلاق والسلام نے ارشا وفر مایا:

اللهِ فَهُوَ صَنَبُكَ عَنِ اللهِ فَهُوَ صَنَبُكَ 🖈

ترجمہ: جو چیز تخجے اللہ تعالی کی طرف سے ہٹا کراپے ساتھ مشغول کر لے وہ تیرابت ہے۔
پس ان باطنی بتوں کوتو ٹر نا اور تمام تجابات اور رکا وٹوں کوترک کرنا قلبی و باطنی طور پر ہوتا ہے نہ کہ ظاہری طور پر ، کیونکہ یہ باطنی بت ہیں نہ کہ ظاہری ۔ تاہم وہ اشیا جو تجابات بنتی ہیں وہ نفسانی وقلبی بھی ہوسکتی ہیں اور مادی وظاہری بھی ۔ مثال کے طور پر اگرایک انسان کو اپنی کسی چیز سے بہت پیار اور لگاؤ ہے اور وہ اس پیار میں اس قدر محو ہے کہ اللہ کی ذات سے غافل ہوگیا ہے تو پس وہ چیز اس کے اور اللہ کے درمیان رکا وٹ ہے ۔ اگر اس پر نفسانی شہوات کا غلبہ ہے تو اسے ان شہوات کو قابو میں کرنا ہوگا اور مرشد کا مل الممل کی صحبت میں رہ کرا پی نفسانی شہوات کا غلبہ ہے تو اسے ان شہوات کو قابو ایسے نیک کرنا ہوگا۔ اگر اس کے دل میں جنو اُسے اس خیال سے بھی نجات حاصل کرنی ہوگ ۔ اگر اس کے دل میں وروہ آئیں گروں اور سوچوں اگر اس کے دل میں اور وہ آئیں گروں اور سوچوں کرنی ہوگ ۔ اس طرح انسان کو طرح طرح کی فکریں لاحق ہوتی ہیں اور وہ آئیں فکر وں اور سوچوں میں مگن رہتا ہے اور وہ کی اس کا تجاب بن جاتی ہیں ۔ مثال کے طور پر اگر ایک انسان کی نظر مسبب میں مگن رہتا ہے اور وہ کی اس کا تجاب بن جاتی ہیں ۔ مثال کے طور پر اگر ایک انسان کی نظر مسبب

سے زیادہ اسباب پر ہے اور کاروبار یا ملازمت ہی اس کی سوچوں کا مرکز ومحورہے یا اگر وہ بیوی بچوں یا مرکز ومحورہے یا اگر وہ بیوی بچوں یا ماں باپ کی محبت میں گم رہتا ہے تواسے بیتمام محبتیں اپنے دل سے نکالنی ہوں گی اور اپنے دل میں محض اللہ کی محبت کو جگہ دینی ہوگ ۔ یا اگر وہ اللہ کی طرف بردھنے میں حائل ہیں اور خود میں مشغول رکھتے ہیں توانسان کو بیچا بات دور کرنے ہوں گے۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَا اَلَّذِينَ المَنْوَا إِنَّ مِنْ آزَوَاجِكُمْ وَ آوُلَادِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَاحْنَدُوهُمْ
 (سورة التغابن ـ 14)

ترجمہ: اے ایمان والو! بیشک تمہاری بیو یوں اور تمہاری اولا دمیں سے بعض تمہارے دشمن ہیں۔ پس ان سے ہوشیار رہو۔

جو مادی وظاہری چزیں جابات اور رکاوٹیں پیدا کرتی ہیں ان میں انسان کے ذاتی افعال اور وہ تمام امور شامل ہیں جو وہ اس و نیا میں سرانجام دے رہا ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر انسان کے کچھ ایسے مشاغل ہیں جن میں وہ اس قدر مصروف ہے کہ کسی اور طرف د یکھنے اور سوچنے کی بھی فرصت نہیں تو ان مشاغل ہیں جن میں وہ اس قدر مصروف ہے کہ کسی اور طرف د یکھنے اور سوچنے کی بھی فرصت نہیں تو ان مشاغل کو ترک کرنا ہوگا۔ یا گر انسان اپنی جسمانی تسکین اور زیب وزیت اور آرائش میں مشغول رہتا ہے اور خود پسندی میں مبتلا ہے تو اس کا اپنا وجود اس کے لیے جاب ہے۔ یا دنیاواری کے دیگر معاملات، دوست احباب کے ساتھ فضول وقت گزاری، بیکار مشاغل و مصروفیات، اہوولغووغیرہ۔ ان سب کو ترک کرنا ہوگا کیونکہ دنیا کی زیب وزیت اور چکاچوندانسان کو التلا کی طرف مائل ہی نہیں ہونے دیتی۔ سیدناغوث الاعظام فرماتے ہیں:

جس دل میں دنیا کی محبت ہے وہ اللہ سے مجوب ہے، جس دل میں آخرت کی محبت ہے وہ اللہ کے قرب سے مجوب ہے، جس دل میں آخرت کی محبت ہے وہ اللہ کے قرب سے مجوب ہے، جول جول جول تیرے دل میں دنیا کی محبت بردھتی جائے گی توں توں تیرے دل سے آخرت کی محبت کھٹی جائے گی اور جس قدر تیرے دل میں آخرت کی محبت بردھتی جائے گی اس قدر تیرے دل میں آخرت کی محبت کھٹی جائے گی۔ (الفتح الربانی مجلس 10)

ایک حضرت بوعلی شاه قلندرُ فرماتے ہیں'' تواللہ کو بھی چا ہتا ہے اور کمینی دنیا کو بھی۔ پیچش ایک

خیال اور پاگل پن ہے۔" (مثنوی)

حضرت يخى سلطان باهورجمته الله عليه فرماتي مين:

جو خض ہواوشہوت کوطلاق دے وہ صاحب شوق ہے، جوز رِ دنیا کوطلاق دے وہ صاحب فروق ہے، جوز رِ دنیا کوطلاق دے وہ صاحب فروق ہے۔ جوغیر ماسو کی اللہ کو طلاق دے وہ صاحب مشاق ہے اور جو شخص ان تمام بلاؤں سے خود کو بچائے وہ عشقِ حق تعالیٰ میں مبتلا ہے۔ (عین الفقر)

امرارِقادری) جان لے کفسِ امارہ، شیطان اور دنیا نتنوں کا آپس میں گئے جوڑ ہے۔ (اسرارِقادری) نفس و شیطان اور دنیا ملک کرتے ہیں۔ نفس و شیطان اور دنیا مل کرتے ہیں۔ حضرت شخی سلطان باحکور حمتہ اللہ علیہ پنجا بی ابیات میں فرماتے ہیں:

اُدّهی لعنت دُنیا تائیں، نے ساری دنیادارال هُو جیس راہ صاحب دیاں مارال هُو جیس راہ صاحب دیے خرچ نہ کیتی، لین غضب دیاں مارال هُو پیووال کولوں پتر کوہاوے، بھٹھ دُنیا مکارال هُو جنہاں ترک دُنیا کیتی باللّٰو، لیسن باغ بہارال هُو

مفہوم: نقرا کاملین کے نزدیک ترک و نیا ہے مراد ترک کت و نیا ہے اس بیت میں آپ رحمت اللہ علیہ فرماتے ہیں آ دھی لعنت و نیا پر اور ساری د نیا داروں پر ہے جواللہ تعالیٰ کی محبت کوچھوڑ کر د نیا اور خواہشات و نیا کی محبت میں مبتلا ہیں۔ جنہوں نے د نیا، مال ودولت، جان اور اولا داللہ کی رضا کے خواہشات و نیا کی محبت میں مبتلا ہیں۔ جنہوں نے د نیا، مال ودولت، جان اور اولا داللہ کی رضا کے لئے خرج نہ کی وہ د نیا اور آخرت میں سخت سزا کے مستحق ہیں۔ د نیا انسان کو اس قدر حرص اور حسد میں مبتلا کر ویتا ہے کہ باپ اپنے بیٹے تک کو اس کی خاطر قل کر دیتا ہے۔ اے مکار د نیا! خدا کر کے کہنے آگ لگ جائے جولوگ د نیا کی محبت ترک کر کے اللہ پاک کی محبت میں مبتلا ہوجاتے ہیں وہ ی آخرت اور د نیا میں باور سرخر و ہوتے ہیں۔ (ابیات باکوچکال)

تر خرت اور د نیا میں کا میاب اور سرخر و ہوتے ہیں۔ (ابیات باکوچکال)
پی اللہ تعالیٰ کے فرمان کا یہی مفہوم ہے جو اس نے سیّدنا غوث الاعظم شخ عبدالقاور جیلا فی سے پس اللہ تعالیٰ کے فرمان کا یہی مفہوم ہے جو اس نے سیّدنا غوث الاعظم شخ عبدالقاور جیلا فی سے

فرمایا کہاہنے اصحاب سے کہدو کہ جومیرے قریب آنے کا ارادہ کرے اسے جاہیے کہ وہ میرے

سواہر چیز سے نکل جائے۔ پس جوغیر ماسوئی اللہ ہرشے سے فارغ ہوجائے گاوہ اللہ سے قرب اور وصال کی اس انتہا پر ہوگا جہاں اللہ اور بندے کے درمیان کوئی حجاب نہیں ہوگا نہ ظلمت کا اور نہ نورانیت کا۔ بلکہ وہ فنافی اللہ بقاباللہ کے بعد انسانِ کامل کے مرتبہ پر فائز ہوجائے گا۔ جس کے متعلق حضرت سخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ان کامقام حریم کبریا ہے۔انہوں نے اللہ تعالیٰ سے سوائے اللہ تعالیٰ کے پچھ نہیں ما نگا۔ حقیر دنیا اور آخرت کی نعمتوں ،حور وقصور اور بہشت کی طرف آنکھ اُٹھا کر بھی نہیں دیکھا اور جس ایک جخیل سے حضرت موٹ علیہ السلام سراسیمہ ہو گئے اور کو وطور پھٹ گیا تھا ہر لمحہ ہر بل جذبات انوار ذات کی ولیی تخلیات ستر ہزار باران پر وار دہوتی ہیں لیکن وہ نہ دم مارتے ہیں اور نہ آہیں بھرتے ہیں بلکہ مزید تخلیات کا تقاضا کرتے ہیں۔ (رسالہ دوی شریف)

ثُمَّ قَالَ لِى يَا غَوْكَ الْاَعْظَمُ الْخُرُجُ عَنْ عَقَبَةِ اللَّانَيَا تَصِلَ بِالْاَخِرَةِ وَ الْحَرَةِ وَ الْاَحْرَةِ وَ الْاَرْوَاحِ ثُمَّ الْخُرُجُ عَنِ الْكُمُ وَ الْاَرْوَاحِ ثُمَّ الْخُرُجُ عَنِ الْكُمُ وَ الْاَمْرِ تَصِلُ إِلَى الْمُكُمِ وَ الْاَمْرِ تَصِلُ إِلَى الْمُكُمِ وَ الْاَمْرِ تَصِلُ إِلَى الْمُكُمِ وَ الْاَمْرِ تَصِلُ إِلَى الْمُكْمِ وَ الْاَمْرِ تَصِلُ إِلَى الْمُكْمِ وَ الْاَمْرِ تَصِلُ إِلَى الْمُكْمِ وَ الْاَمْرِ تَصِلُ إِلَى اللَّهُ الْمُرْتَصِلُ إِلَى الْمُحْرِقِ وَ الْاَمْرِ وَالْمَا اللَّهُ الْمُرْتَصِلُ إِلَى الْمُحْرِقِ وَ الْاَمْرِ وَ الْاَمْرِ وَ الْاَمْرِ وَ الْاَمْرِ وَ الْمُرْتَصِلُ إِلَى الْمُحْرِقِ وَ الْمُرْتَصِلُ إِلَى الْمُعْرِقِ وَ الْمُرْتَصِلُ إِلَى اللَّهُ الْمُرْتَصِلُ إِلَى اللَّهُ الْمُرْتَصِلُ إِلَى اللَّهُ الْمُرْتِ وَالْمُرْتَصِلُ إِلَى اللَّهُ الْمُرْتَصِلُ إِلَى اللَّهُ الْمُرْتَصِلُ إِلَى الْمُعْرِقِ فَيْ الْمُرْتَصِلُ إِلَى اللَّهُ الْمُرْتَقِلُ الْمُعْمِلُ الْمُرْتُ مِنْ الْمُنْ الْمُرْتَقِلُ الْمُرْتِ الْمُرْتِقِ الْمُرْتُ وَالْمُ الْمُرْتُ الْمُرْتِقِ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ وَالْمُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتِ الْمُرْتِقِ الْمُرْتُ الْمُرْتُ وَالْمُ الْمُرْتُ الْمُرْتِ الْمُرْتُولِ الْمُرْتُ الْمُرْتُولِ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتَقِلُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُولِ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُولِ الْمُرْتُ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُ الْمُرْتُولُ الْمُنْ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُولُ الْمُرْتُولُ الْمُلْمُ الْمُرْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُرْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْ الْمُعْتِلْمُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولِ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولِ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُمُ الْمُنْتُمُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُمُ الْمُنْتُمُ الْمُنْتُلِمُ الْمُنْتُمُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُلُمُ الْمُنْتُولُ الْمُنْتُلِمُ الْمُنْتُلِمُ الْمُنْتُولُ الْمُنْت

ترجمہ: پھرمجھ سے فرمایا" اے غوث الاعظم ! دنیا کی گھاٹی سے نکل آؤتا کہ آخرت سے مل جاؤ اور آخرت کی گھاٹی سے نکل آؤتا کہ مجھ سے مل جاؤ اور آخرت کی گھاٹی سے نکل آؤتا کہ مجھ سے مل جاؤ ۔ اے غوث الاعظم! اجسام اور نفوس سے باہر نکل آؤ، پھر قلوب اور ارواح سے بھی باہر نکل آؤ، پھر تکم اور امر سے بھی باہر نکل آؤتا کہ مجھ سے مل جاؤ۔"

شرر : عَقَبَه ہے مراد ہے گھاٹی بعنی تنگ گزرگاہ۔اللہ تعالیٰ نے دنیا کوبھی گھاٹی قرار دیا اور عقبیٰ کو بھی ۔ بھی یعنی دونوں تنگ گزرگا ہیں ہیں۔ دنیا اور عقبیٰ کو گھاٹی کہنے میں حکمت بیہ کہ بیہ دونوں ہی انسان کواپنی طرف مشغول کر لیتی ہیں اور وہ دنیا کی چکا چوندا ور عقبیٰ کی لذتوں میں گرفتار

ہوکراللہ کی ذات سے عافل ہوسکتا ہے جبکہ دنیا کی وقعت اللہ کے نزد یک ایک مجھر کے پرجتنی بھی نہیں ہے۔اللہ تعالی قرآن میں ارشاوفر ما تاہے:

﴿ وَمَا هٰذِهِ الْحَيْوةُ اللَّانْيَآ إِلَّا لَهُو قَلَعِبٌ وَإِنَّ اللَّارَ الْأَخِرَةَ لَهِي الْحَيَّوَانُ م لَوُ كَانُوْ ا يَعْلَمُونَ ٥ (سورة العنكبوت ـ 64)

ترجمہ: اور (اے لوگو!) بید دنیا کی زندگی کھیل اور تماشے کے سوا پچھنہیں ہے اور حقیقت میں آخرت کا گھر ہی زندگی ہے۔ کاش وہ لوگ جانتے ہوتے۔

حضورعليه الصلوة والسلام في ارشا وفرمايا:

🕸 دنیااوردنیا کے اندرجو کچھ ہے سب ملعون ہے۔ (ابنِ ماجہ۔ بیجق)

الله تعالی ای لیے دعوت دے رہا ہے کہ دنیا کی گھائی سے نکل آؤتا کہ آخرت سے مل جاؤ۔ ایک طالب دنیا جب دنیا ہے کنارہ کئی کرتا ہے تو اس کے اندر نیک اعمال کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور وہ جنت اور اس کی نعمتوں کا طلبگار ہوتا ہے۔ چونکہ جنت اور اس کی تمام خمتیں اور لذتیں مخلوق ہیں اس لیے اللہ تعالی نے فرمایا کہ جس طرح دنیا کی گھائی سے نکل آئے اسی طرح آخرت کی گھائی سے بھی نکل آئے تاسی طرح آخرت کی گھائی ہے بھی اللہ کی راہ میں رکا و ب اور حجاب ہے۔ اس کو بھی ترک کرنا ضروری ہے۔ علامہ اقبال آئی اگل درا''میں فرماتے ہیں:

واعظ! کمال ترک سے ملتی ہے یاں مراد دنیا جو چھوڑ دی ہے تو عقبی بھی چھوڑ دے سوداگری نہیں، یہ عبادت خدا کی ہے اے بے خبر! جزا کی تمنا بھی چھوڑ دے

طالبِ مولی وہی ہوتا ہے جودنیا کی بھی طلب چھوڑ دیتا ہے اور آخرت کی بھی۔اسے نہ دنیا سے کوئی سروکار ہوتا ہے اور نہ خرت کی گر۔اسکا نظریہ ہوتا ہے ''اللہ بس ماسویٰ اللہ ہوں''۔ اللہ تعالیٰ نے کرم نوازی فرماتے ہوئے خود سے ملنے کا طریقہ بھی بتا دیا کہ اجسام ونفوس سے بھی

#### ترجمه وشرح • الرسالة الغوثيه المركم 340 الرسالة الغوثيه

نكل آؤاور قلوب وارواح سے بھی نكل آؤ۔جسكے متعلق گزشته صفحات میں تفصیل سے ذكر كيا گيا ہے کہ جسم کولذات سے بفس کوشہوات سے ،قلب کوخطرات سے اور روح کولحظات سے دور کر کے اللہ کا قرب یایا جاسکتا ہے۔اس سے مرادیبی ہے کہ انسان کانفس، قلب اور روح سب نورین جائیں۔ابیاتبھیممکن ہے جب اس کی روح اپنے اصل وطن پہنچ کراپنے ما خذونبع سے مل جائے۔ الله کے نور کے سمندر سے جدا ہونے والا قطرہ واپس اسی نور کے سمندر میں مل جائے جہال سے وہ أكالقال

وحدت کے اس مقام پر نہ تو کوئی تھم ہے نہ امر، نہ کوئی مخلوق ہے اور نہ کوئی ضابطہ، نہ کوئی کثافت ہے نہ جاب، نظم ہے نہ قرآن، نہ جسم ہے نفس ہے اور نہ ہی قلب وروح عظم وامر تو مراتب كونيه يا عالم خلق كے ليے بيں جو جروت ، ملكوت اور ناسوت ميں نافذ العمل بيں۔ عالم ناسوت میں ٹھوں اجسام ہیں۔ یہاں زندگی گزارنے کے لیے اللہ کے احکامات وقوانین اور اصول وضوابط ہیں جنہیں شریعت کہتے ہیں ۔ یعنی ناسوت اور ملکوت کے در میان جوطور طریق ہے وہ شریعت ہے اورملکوت اور جروت کے درمیان جوطور طریق ہے وہ طریقت ہے بینی ہرعالم کے اپنے تو انین اور اصول وضوابط ہیں۔اس سے او برعالم امر میں توجھن نورانیت اور وحدت ہے۔ جہاں کوئی کثافت اور کٹرت نہیں محض نور مطلق ہے۔ اس عالم تک پہنچ جانا اصل منزل اور کامیابی ہے۔ پس جب انسان باطنی ترقی کر کے عالم لاھوت تک چنج جائے تواس کے دجود میں نور کا وہ قطرہ جولاھوت میں الله كنور كي سمندر سے جدا موا تھا واپس اپني منزل يعني الله تك پہنچ جاتا ہے اوراس سمندر سے مل كر بقاياليتا ہے۔ وہاں اگررومِ قدى موجود ہے تومحض نور كى صورت ميں۔اس كى حقيقت وہى ہے جونور الہی کی ہے۔اس کے متعلق حضرت بخی سلطان باصور الکونین میں فرماتے ہیں:

کہ عین از عین باشد لامکانست یہ بیند حق کہ باحق حق نشیند

به بح غرق فی الله شو که باخودخود نمیدانی دے نامحم است آنجا که باشدرازربانی نه آنجا دم نه دل نه جسد جان است کے از خود فنا شد آن چہ بیند

ترجمہ: وحدت کے سمندر میں ایسے غرق ہوجا کہ مجھے خود کی بھی خبر ندر ہے۔ جہال راز ربانی ہول وہاں دم بھی نامحرم ہوتا ہے۔ وہاں نہ سانس ہیں نہ دل، نہ جسم وجان۔ کیونکہ وہ عین ذات کا مرتبہ ہے جولامکان ہے۔جوخود سے فنا ہوجا تاہے وہ کیاد مکھتا ہے؟ (حق میں فنا ہوکر) وہ حق د مکھتا ہے كيونكه حق بى حق كالجمنشين موتا ہے۔ (اميرالكونين)

حضرت سخى سلطان باھورجمتەاللەعلىيەنورالېدى كلال ميں فرماتے ہيں:

با عياني عين بينم بي مثل را هر دم دوام غرق في التوحيد كشتم اي بود فقرش تمام نيست آنجا قلب وروح نيست نفس وني هوا نيست آنجا جسم و جانم نور من بيند خدا نى آوازش فى بصوتش فى عقل فى علم قال اين مراتب يافتم از قربِ الله لازوال ہر کہ برسد لامکانش آن بداند حال من مرشد بیقرب وحدت طالبان را راہزن

ترجمه: میں ہروقت اس بے مثل و بے مثال ذات کے جلوؤں کوعین دیکھا ہوں اور غرق فی التوحید ہوکرفقر کی تمامیت پر پہنچ گیا ہوں۔ میں اس انہا پر پہنچ گیا ہوں جہاں پر نہ قلب وروح ہے نفس و ہوا اور نہ ہی جسم و جان \_ بس نوری وجود کے ساتھ مشاہدہ دیدار میں محور ہتا ہوں \_ وہاں پر نہ آواز ہے، نعقل اور نہ ہی علم وقال۔ بدلا زوال مراتب مجھے قربِ الہی سے حاصل ہوئے ہیں۔میرے حال سے وہی واقف ہے جس کی رسائی لامکان تک ہو۔ جومرشد قربِ وحدت سے محروم ہووہ طالبول کے لیےراہرن ہوتا ہے۔ (نورالبدی کاال)

مزيد فرماتے ہيں:

غرق في التوحيد في الله نه علم نه يردهُ راز نیست آنجا ذکرفکر و نه وظائف نه آواز نيست مخلوقات مركز غرق في الله با پيوست نه فرشته نه طبق نه آواز و نه کن الست ترجمہ: جوغرق فی التوحید ہوجا تا ہے اس کے لیے ہرراز سے پردہ اٹھ جاتا ہے۔اس مقام پرنظم كى كنجائش ب نه ذكر فكر، ورد و وظائف بين نه كوئى اورآ واز فرق فى الله وه مقام قرب اللهى ب جہاں نہ کوئی فرشتہ ہے، نطبق، نہ کوئی مخلوق، نہ امرِکن، نہ آواز الست \_ (نورالبدیٰ کلاں)

### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 342 ﴿ 342 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ 342 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ المناطقة المناطقة

حضرت سخى سلطان باسكور متدالله عليه پنجابي ابيات ميس فرماتے ہيں:

عقل فكر دِى جا نه كائى، نِتَق وحدت ير سِحانى هُو نال أوضح عِلْم قرآنى هُو نال أوضح عِلْم قرآنى هُو جَد أحمد أحد وكهالى دِتِّى، تال كُل بوئ فانى هُو علم تمام كيتونے حاصل باللو، كتابال شهب آسانى هُو علم تمام كيتونے حاصل باللو، كتابال شهب آسانى هُو

مفہوم: مقام وحدت اللہ پاکا ایک رازہ وہاں عقل وفکر کی گنجائش نہیں ہے کیونکہ اس مقام تک رسائی ہی عقل وخرد کی حدود سے گزر کر حاصل ہوتی ہے۔ راوفقر میں بیسب سے اعلی مقام ہے اس لیے اس منزل تک رسائی ہی عقل وخرد کی حدود سے گزر کر حاصل ہوتی ہے۔ راوفقر میں بیسب سے اعلی مقام ہے اس منزل تک رسائی کے بعد کسی دوسری منزل ورسوم راہ (ذکر اذکار ۔ تلاوت قرآن ۔ علما کی راہنمائی) کی ضرورت نہیں ہے۔ یہاں پر جب ہم نے احد کومیم کا گھونگھٹ اور سے دیکھا تو احد کی فات میں فنا ہوگئے اور تو حید ورسالت کی حقیقت کو پالیا۔ آخری مصرعہ میں آپ رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ تمام آسانی کتب اللہ پاک تک چہنچنے کا راستہ ہیں اور جب ''احد' تک رسائی ہوگئی تو فرماتے ہیں کہ تمام آسانی کتب اللہ پاک تک چہنچنے کا راستہ ہیں اور جب ''احد' تک رسائی ہوگئی تو فرماتے ہیں کو بڑا ہے کی کیا ضرورت ہے؟ (ابیات با شوکائل)

مراتبِ الہیدینی عالم وحدت میں نہ تو کوئی تھم ہے نہ امر۔اس مقام پر دوئی کا تصور بھی محال ہے۔ پس اللہ تعالیٰ کے فرمان کا یہی مفہوم ہے کہ امرا در تھم سے بھی نکل آؤا در مجھ سے مل لویعنی مراتب کونیہ سے نکل کرمراتب الہیمیں پہنچا جائے جو کہ وحدت کا جہان ہے۔

#### **ተ**

فَقُلُتُ يَارَبِ آَيُّ الصَّلُوةِ آقُرَبُ اِلَيُكَ قَالَ الصَّلُوةُ الَّتِي لَيْسَ فِيهَا سَوَائِيُ وَ الْهُصَيِّىٰ غَائِبٌ عَنْهَا لَهُ مُّ قُلْتُ آَيُّ صَوْمٍ آفَضَلُ عِنْدَكَ قَالَ الصَّوْمُ الَّذِي لَيْسَ فِيهَا سَوَائِي وَ الصَّائِمُ غَائِبٌ عَنْهُ لَهُ مَّ قُلْتُ آئَى عَمَلٍ آفَضَلُ عِنْدَكَ قَالَ مَا لَيْسَ فِيهِ سَوَائِي مِنَ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ وَصَاحِبُهُ غَائِبٌ عَنْهُ ترجمہ: میں نے کہا''اے رب اکنی نماز تیرے قریب ترہے۔'' فرمایا''وہ نمازجس میں میرے سوا کچھ نہ ہواور نمازی بھی اس نمازے عائب ہو۔'' پھر میں نے پوچھا ''کونساروزہ تیرے نزدیک افضل ہے۔'' فرمایا''وہ روزہ جس میں میرے سوا کچھ نہ ہواور روزہ دار بھی اس میں سے عائب ہو۔'' پھر میں نے پوچھا''کونسامل تیرے نزدیک افضل ہے۔'' فرمایا''جس میں میرے سواکوئی نہ ہو، نہ جنت نہ دوز خ اور ممل کرنے والا بھی اس میں سے عائب ہو۔''

شرح: نمازار کان اسلام میں دوسرا اہم رکن ہے۔ تو حیدے زبانی اقرارے فوراً بعد نماز فرض ہو جاتی ہے۔ نماز کو دین کاستون کہا گیا ہے کیونکہ نماز ذریعہ ہے عبداور معبود کے درمیان را بطے اور رازونیاز کا۔ اسی لیے قرآنِ پاک میں نماز قائم کرنے کا بار بارتھم آیا ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ اِلنَّیْ اَکَا اللّٰهُ لَا اِللّٰهِ اِلّٰا اَکَا فَاعْبُدُنِیْ وَ اَلْتِمْ الْحَسِلُوةَ لِینِ کُو بِی (سورة ط ۔ 14)

ترجمہ: بیشک میں ہی اللہ ہوں میرے سواکوئی معبور نہیں سوتم میری عبادت کیا کرواور میری یاد کی خاطر نماز قائم کیا کرو۔

مندرجہ بالا آیت میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پراپی بندگی کا تھم دے دیا اور فرمایا کہ نماز قائم کرو۔
نماز قائم کرنے اور نماز پڑھنے میں بہت فرق ہے۔ نماز پڑھنے سے مرادالی نماز ہے جس میں سارا
دھیان قیام، رکوع اور بچود کی ادائیگی اور قرآنی آیات اور تسبیحات کی جانب ہوتا ہے اور بینماز
مخصوص اوقات میں پڑھی جاتی ہے۔ جبکہ نماز قائم کرنے سے مرادوہ نماز ہے جس کو شروع کرتے
ہی اللہ کے ساتھ رابطہ قائم ہوجاتا ہے اور نمازی اللہ کے ساتھ راز و نیاز میں مشغول ہوجاتا ہے۔
الی نماز قائم کرنے کا کوئی وقت مقرر نہیں بلکہ بیدائی نماز ہے لیمنی دائی بندگی جو ہمہ وقت جاری رہ
سکتی ہے۔ میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت تنی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدخلہ الاقد س



- الله تعالیٰ کی بندگی کا وہ ادب ہے جو بندے کو دائمی طور پراطاعتِ اللی میں مشغول رہے کا قرینہ سکھا تا ہے۔ (حقیقتِ نماز)
- نماز قائم کرنے کے متعلق قرآن میں بیثار مرتبہ تلقین کی گئی ہے اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بیٹار احادیث بھی نماز قائم کرنے سے متعلق موجود ہیں۔ نماز کی اہمیت کے لیے چندا حادیث مبار کہ تحریر کی جارہی ہیں:
  - انمازدین کاستون ہے جس نے اس سے ہاتھ اُٹھایا اس نے اپنے دین کوبر بادکردیا۔
- الله تعالی نے توحید کے بعد نماز سے بڑھ کر محبوب اور کوئی چیز اپنے بندوں پر فرض نہیں گی۔
- اس کااللہ تعالیٰ پرخق ہے کہ وہ اسے جنت میں داخل کرے۔
- قرآن وحدیث میں نماز کی بے حداہمیت اور فضیلت بیان کی گئی ہے۔ لیکن وہی نماز اللہ کے قریب ہے جس میں حضورِ قلب حاصل ہوا ور جوخشوع وخضوع ہے ادا کی گئی ہو۔
- عضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنه فرماتے ہیں ''وہ دور کعتیں جو حضورِ قلب سے اداکی جا ئیں ساری رات کی بے حضوری کی عبادت سے بہتر ہیں''۔
- الله عنه فرمات بین دوم خواجه من بهری رضی الله عنه فرماتے ہیں: د جس نماز میں دل حاضر نه ہو وہ نماز عذاب سے قریب ترہے'۔
- الله علی منازی نوری رحمته الله علیه فرماتے ہیں ' جس کی نماز خشوع وخضوع سے خالی ہے اس کی نماز جی نہیں''
- حضرت عائشه صدیقه رضی الله عنها روایت فرماتی بین که حضور علیه الصلوة والسلام بهم سے محو گفتگو بهوتے اور نماز کا وفت آجاتا تو حق تعالی میں یوں مشغول بهوجاتے گویا وہ بهم کو پیچانے بی نہیں۔
- الله عنه جب نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو حضورِ قلب سے کھڑے ہوتے تو حضورِ قلب سے

# ٠ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 345 ﴿ 345 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ 345 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ أَلَّهُ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

آپ رضی الله عنهٔ کی آواز رنده جاتی اورایسے کھڑے ہوتے کہ جیسے خشک لکڑی زمین میں گاڑ دی
گئی ہو۔ ان کے جسم پرلرزہ طاری ہوجاتا، چہرے کا رنگ بدل جاتا اور فرماتے''اس امانت کو
اٹھانے کا وقت آگیا ہے جسے ساتوں آسانوں اور زمین پر پیش کیا گیا تو وہ اسے اُٹھانے کی ہمت نہ
کرسکے'

سلطان العارفين حضرت يخي سلطان باهُو رحمته الله عليه فرمات بين:

ایک روز حضرت شیخ جنید بغدادی رحمته الله علیه اور حضرت ابو بکرشیلی رحمته الله علیه دونوں شہر سے نکل کرصحراکی طرف چلے گئے۔ جب نماز کا وقت ہوا اور انہوں نے وضوکر کے نماز پڑھنے کا ارادہ کیا تو ایک لکڑ ہارا آ گیا۔ اس نے سر سے لکڑیوں کا گھا اتارا، وضو کیا اور ان کی جماعت میں شامل ہو گیا۔ شیخ جنیڈ کی باطنی فراست نے جان لیا کہ یہ ایک ولی اللہ ہے اور اسے نماز میں پیش امام بنالیا۔ انہوں نے نماز میں رکوع و ہجود کو بہت طویل کیا اور جب نماز سے فارغ ہوئے تو ان کیا سے پوچھا گیا کہ یا حضرت کیا وجھی کہ آپ نے رکوع و ہجود کو اتنا طویل کیا؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں شبع پڑھتا تھا تو جب تک بارگا و ت سے لیٹی کے عبدی فی (اے میرے بندے میں حاضر ہوں) کا جواب نیس آتا تھا میں سجد ہے سے مرنہیں اٹھا تا تھا اس لیے دیر ہوجاتی تھی۔ (عین الفقر)

جس نماز میں جواب باصواب نہیں ملتاوہ نماز نہیں محض پریشانی ول ہے کہ خدائے وجل حکی قیوم ' ذات' ہے۔ نماز محض بت پرسی نہیں کہ جیسے کا فروبُت پرست مردہ بتوں کو بجدے کرتے ہیں۔ حضور علیہ الصلوة والسلام کا فرمان ہے ' حضور قلب کے بغیر نماز نہیں ہوتی۔' نماز تو خدا تعالیٰ سے یکنائی ہے نہ کہ پریشانی وجدائی۔ (عین الفقر)

سر در سجدہ بود بیند خدا اللہ دوا ہیند دوا ہے۔ باشد روا

ترجمہ: طالب جب سجدہ میں سرجھکا تا ہے توحق تعالیٰ کا دیدار کرتا ہے۔جس سجدہ میں دیدار نہ ہووہ سجدہ کیسے ٹھیک ہوسکتا ہے۔

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 346 ﴿ عَلَيْهِ اللَّهِ الْغُوشِيهِ الْحِيْرِ عَلَيْهِ ﴿ 346 ﴿ عَلَيْهِ ﴿ الرسالة الغوشيهِ المُوسِينِ اللَّهِ الْعَالِمِينِ اللَّهِ الْعَوْشِيمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

خواص کی نماز دیدار سے مشرف ہونے سے ادا ہوتی ہے جس میں وہ حق تعالیٰ کے روبروسجدہ کرتے ہیں اور اللہ سے دائمی راز و نیاز میں مصروف رہتے ہیں جبکہ عوام کی نماز اور سجدہ صرف رسوم اور آواز سے ادا کیا جاتا ہے۔ (امیر الکونین)

- جاننا چاہیے کہ عارفین دائی نماز میں مشغول ہوتے ہیں اور عارفین کا دل بھی ہمیشہ نماز میں مشغول ہوتے ہیں اور عارفین کا دل بھی ہمیشہ نماز میں غرق ہوتا ہے اور عارفین کی روح بھی کمل طور پر نماز میں مشغول ہوتی ہے۔عارفین کی نماز راز ہوتی ہے اور وہ نماز میں اسرار ہی بیان کرتے ہیں۔ (امیرالکونین)
- الملِ نماز کور میں لَبَّیْك کورف این این الله فقرکوم و این این وقت کی نماز کے جود میں لَبَّیْك عَبْدِی کا عَبْدِی کا عَبْدِی کا عَبْدِی کا عَبْدِی کا جواب آتا ہے لیکن عارف بالله فقیر کو ہردم، ہرساعت اور ہروقت لَبَیْن کا جواب ماتار ہتا ہے۔ (میں الفقر)
- حضرت شہاب الدین سہروردی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں: "اس بندے کی نماز قبول نہیں ہوتی جس طرح کہ اس بندے کی نماز قبول نہیں ہوتی جس طرح کہ اس کے بدن نے اسے تسلیم کیا ہے۔ اگر کسی کا دل غافل ہوخواہ وہ ہمیشہ نماز پڑھنے میں لگارہے تو اس کے نامہ اعمال میں قبولیت نہیں کھی جائے گی۔ "(عوارف المعارف)

پس ایسی نماز ہی دائمی نماز ہوتی ہے جو ہر لمحہ جاری رہتی ہے کیونکہ عارفین ہر لمحہ دیدار میں مشغول رہتے ہیں۔اور جولوگ بیدائمی نماز ادانہیں کرتے ان کے متعلق حضور علیہ الصلوة والسلام نے ارشاد فرمایا:

﴿ مَنْ لَّهُ يُؤَدِّ فَرَضُ النَّائِهِ لَهُ يَتَقَبَّلِ اللهُ مِنْهُ فَرَضُ الْوَقْتِ
ترجمہ:جودائی فرض ادانہیں کرتا اللہ اس کے وقتی فرض بھی قبول نہیں فرما تا۔
آج مسلمانوں کی اکثریت ایسی ہے جونماز بھی ادانہیں کرتی کجا کہ دائی اور دیدار والی نماز اداکرنا۔
ایسے ہی لوگوں کے متعلق حضرت بخی سلطان باھور جمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 347 ﴿ 347 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ 347 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ • ﴿ إِنَّهُ • ﴿ إِنَّهُ اللّ

#### لعنے بر بے نمازان ہر دوام در نمازے شد لقا وصدت نمام

ترجمہ: بے نمازیوں پر ہمیشد لعنت ہو۔ نماز میں توحق تعالیٰ کا دیدار، قرب اور وحدت حاصل ہوتی ہے (چربھی لوگ کیوں نہیں نمازا داکرتے )۔ (امیرالکونین)

جس نماز میں حضور قلب حاصل نه هووه نماز واقع ہی نہیں ہوتی۔

ام غزالی احیالعلوم میں تحریفر ماتے ہیں ' جانا چا ہے کہ خشوع ایمان کا ثمرہ اوراس یقین کا مقیجہ ہے جواللہ کی عظمت وجلال سے حاصل ہوتا ہے۔ جے خشوع کی دولت نصیب ہوجائے وہ صرف نماز میں ہی خشوع نہیں کرتا بلکہ نماز کے باہر بھی خشوع میں رہتا ہے۔ اپنی خلوت میں اور قضائے حاجت کے وقت بیت الخلامیں خاشع رہتا ہے کیونکہ خشوع کا موجب ان تین باتوں کا جاننا ہے اوّل یہ کہ اللہ تعالی بندے کے تمام احوال سے واقف ہے، دوم یہ کہ اللہ تعالی عظیم ہے، جاننا ہے اوّل یہ کہ بندہ عاجز و مسکین ہے۔ ان تین حقائق کی معرفت سے خشوع پیدا ہوتا ہے۔ یہ حقائق صوف نید ہونی صرف نماز کے ساتھ ہی مخصوص نہیں ہیں بلکہ بندے کی تمام زندگی ان تین حقائق کا عملی نمونہ ہونی حیا ہے۔ (احیاء العلوم)

المجان نہ ہو، اللہ کی فراسے کے متاب ہے۔ دریافت کیا گیا کہ نماز کس طرح اداکی جائے؟ انہوں نے فرمایا ''نماز میں تم اللہ کے حضور اس طرح کھڑے ہوجس طرح قیامت کے دن اس کے حضور میں کھڑے ہوگہ تہارے اور اس کے درمیان کوئی میں کھڑے ہوگہ تہارے اور اس کے درمیان کوئی ترجمان نہ ہو، اللہ کی ذات تہارے سامنے ہوا ورتم اس سے مناجات کررہے ہو لیکن اس وقت بیا بات تہارے پیشِ نظرونی چاہیے کہ تم اس کے سامنے کھڑے ہوجوا یک عظیم الثان بادشاہ ہے۔'' بات تہارے پیشِ نظرونی چاہیے کہ تم اس کے سامنے کھڑے ہوجوا یک عظیم الثان بادشاہ ہے۔'' (عوارف المعارف)

لہذا وہی نماز اللہ سے قریب ہے جس میں حضورِ قلب کی کیفیت حاصل ہواور اللہ کے قرب کا احساس اس درجہ غالب ہو کہ نمازی نماز میں اپنے وجود کا احساس بھی کھودے اور صرف بیاحساس

باقی رہے کہ اللہ کی ذات ہی موجود ہے۔ ایسی نماز اسی صورت میں ادا ہوسکتی ہے جب انسان جسم کی لذات،نفس کی شہوات اور قلب کے خطرات سے نجات یا چکا ہوا در باطنی عروج کر کے عالم لاهوت لا مكان ميں پہنچ چكا ہو يعني الله كي ذات ميں فنا ہوكر بقايا چكا ہوكيونكه انسان جب تك دوئي سے آزاد نہیں ہوتا تب تک ایس کامل نماز ادا کرنااس کے لیے ممکن نہیں حضرت بخی سلطان باصو رحمته الله عليه فرماتے ہيں:

این نمازے عارفان را از لقا نيست آنجا آسان و ني زمين معرفت لاهوت ليست لامكان قبله در قبله بود قبله تمام

بی سری سجده کنم حاضر خدا بی سری سجده بود مم بی جبین بی چشم بینم بخوانم بے زبان سجده در نور است رو رویت دوام دل بریشان نمازی کی روا دل بخطره نفس شیطان و موا نماز معراج است می بیند خدا عارفان را در نمازے شد لقا

ترجمہ: میں بےسر ہوکر حق تعالی کے حضور سجدہ کرتا ہوں۔عارفین کی یہ نماز قرب و دیدار الہی ہے ادا ہوتی ہے۔ عارفین سراور پیشانی کے بغیر سجدہ کرتے ہیں کہ لامکان میں نہ آسان ہے اور نہ زمین \_ میں بغیر آنکھوں کے دیدار کرتا ہوں اور بے زبان اس کا ذکر کرتا ہوں کہ یہی لاھوت لا مکان میں پہنچ کر حاصل ہونے والی معرفت ہے۔ جب طالب نور میں غرق ہوکر سجدہ کرتا ہے تباسے دائمی دیدار حاصل ہوتا ہے اور وہ ہر جگہ اسی قبلہ (ذات) کود کھتا ہے کیونکہ ہر طرف وہی قبله (ذات) ہے۔ یہ تینوں قبله (نفس، قلب اورروح) نماز میں قربِ اللی بخشتے ہیں اور یہی معرفتِ توحید کا راز ہے۔ایسے نمازی کانفس، قلب اور روح تینوں نور ہوتے ہیں۔اہل نور کی نماز ہی حضوری ہوتی ہے۔دلخطر ونفس وشیطان اورخواہشات کا شکار ہوتو ایسے پریشان دل کی نماز کیسے

ادا ہوسکتی ہے۔ نماز معراج ہے جس میں نمازی خدا کا دیدار کرتا ہے اور عارفین کونماز میں اللہ کا قرب اور دیدار حاصل ہوتا ہے۔ (امیرالکونین)

ترجمہ:اے ایمان والوائم پرروزے فرض کیے گئے ہیں جیسے تم سے پہلے لوگوں پر فرض کیے گئے تھے تا کہتم متقی بن جاؤ۔

حضور عليه الصلوة والسلام في ارشا دفر مايا:

النہ روزہ دارکا سونا عبادت ہے اور سانس لینا تنہیج اور دعا قبولیت اور اجابت کا باعث ہے۔ روزہ وفتتِ سحر لیمنی ضبح صادق سے غروبِ آفتاب تک کھانے پینے اور جماع سے رکے رہنے کا نام ہے۔ ہراُس چیز سے رکنا اور پر ہیز کرنا ضروری ہے جو کسی بھی جگہ سے پیٹے تک پہنچتی ہے خود قے کرنے یا ایسا کام کرنے سے جو انزال کا باعث ہو، پر ہیز کرنا لازم ہے۔ اس کے علاوہ ان تمام چیزوں سے خود کوروکنا لازم ہے جنہیں اللہ اور اسکے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ناپسند فرمایا ہے۔ امام غزالی رحمت اللہ علیہ فرماتے ہیں:

جانا چاہیے کہ روزے کے تین درجے ہیں ایک عوام کا روزہ ہے، ایک خواص کا روزہ ہے اور اللہ محصوص ترین لوگوں کا عوام کا روزہ تو ہہ ہے کہ پیٹ اور شرمگاہ کوان کی خواہشات برعمل کرنے سے روکا جائے۔خواص کا روزہ یہ ہے آنکھ، کان، زبان، ہاتھ، پاؤں اور دوسرے اعضا کو گنا ہوں سے بازر کھا جائے ۔مخصوص ترین لوگوں کا روزہ یہ ہے کہ دل کو دنیاوی تفکرات اور فاسد خیالات سے پاک وصاف رکھا جائے اور تمام تر توجہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہواور کسی دوسری طرف مطلقاً نہ ہو۔اس طرح کا روزہ اللہ اور یوم آخرت کے علاوہ کی اور چیز میں تفکر کرنے سے ٹوٹ جا تا ہے۔ (احیاء العلوم)

لینی ایک مسلمان روز ہے کے دوران دن کے خصوص اوقات میں کھانے پینے اور جماع سے پر ہیر کرتا ہے۔ اس دوران وہ ان تمام حرکات اور اعمال سے بیخے کی کوشش کرتا ہے جنہیں اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نالپند یا منع فرمایا ہے مثلاً جھوٹ، چغلی، غیبت، عجب، تکبر، حسد، فریب، دھوکہ دہی وغیرہ۔ اسے روزہ شریعت کہتے ہیں۔ تاہم اگریہ تمام اعمال جو ایک مسلمان روز ہے کی حالت میں دن کے خصوص اوقات میں انجام ویتا ہے اگر آئیس ہمیشہ کے لیے اپنا لے تو اسے دائی روزہ کہیں گے۔ مثلاً اپنی آئھوں کو بری اور مکروہ چیزوں کودیکھنے سے روکے یا ان تمام چیزوں کودیکھنے سے روکے یا ان تمام چیزوں کودیکھنے سے روکے یا فیل سے مورا کو کی اور کھنے سے پر ہیز کرے جو یا فی مدو کے ، کا نوں کو بری اور فضول ہوگی، فیبت، چغلی اور دیگر نا شاکستہ امور اور گنا ہوں سے بازر کھے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ اگر انسان میں سے نہات کی اور گئی ہوں کہیں گئی ہے روکے ، ہاتھ یا کوں کو ناشاکستہ امور اور گنا ہوں سے بازر کھے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ اگر انسان اسے نفس کا تزکیہ کر کے ہمیشہ کے لیے ان تمام فرموم خصلتوں اور شہوات کے غلب سے نجات حاصل کر لے تو اس کا روزہ دواگی روزہ ہوگا اور اسے روزہ طریقت بھی کہتے ہیں۔ لیکن اگر انسان فاصل کر لے تو اس کا روزہ دائی روزہ ہوگا اور اسے روزہ طریقت بھی کہتے ہیں۔ لیکن اگر انسان فاصل کر لے تو اس کا روزہ دائی روزہ ہوگا اور اسے وزہ طریقت بھی کہتے ہیں۔ لیکن اگر انسان فاسانی بھاریوں اور شہوات کے غلبہ کے علاوہ اسے قلب و باطن کو غیر ماسوگی اللہ ہرشے سے پاک

کرلے تواس کاروز ہ حقیقی روز ہ ہوگا جسے روز ہ حقیقت بھی کہتے ہیں۔

(روزہ شریعت، طریقت اور حقیقت کے متعلق کتاب کے آغاز میں تفصیل سے بیان کیا جاچاہے) اسی لیے جب سیّدناغوث الاعظم نے اللہ یاک سے بوچھا کہ تیرے نزدیک کونساروزہ افضل ہے تو الله ياك نے فرمايا وہ روزہ جس ميں مير ب سواكوئي نه ہوا ورروزہ دار بھي اس ميں سے غائب ہو۔ اس سے مرادیمی ہے کہ ظاہری طور پرتوروزہ کھانے بینے اور منہیات سے رُکے رہنے کا نام ہے لیکن جب انسان این جسم کو ہرفتم کی لذات اور اینے نفس کو ہرطرح کی شہوات سے یاک کر کے مرشد کامل اکمل کے وسلہ سے اللہ کے قرب کی اس انتہا تک پہنچ جا تا ہے جس میں وہ اپنی ہستی کے احساس كوجعى فراموش كرديتا ہے اوراحساس رہتا ہے توبس الله تعالی كا پس ايسے روزه داركاروزه ہی افضل ہے جس میں روزہ دار بھی روزے میں سے غائب ہوتا ہے۔اس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے an-ul-fagr-P حديثِ قدى مين ارشادفر مايا:

الصَّوْمُ لِيُ وَالْاَاجُزِيْ بِهِ

ترجمہ:روزہمیرے لیے ہے اوراس کی جزامیں خودہوں۔

جزامے مرادیمی ہے کہ جب انسان غیر ماسوی اللہ ہرشے کوترک کردیتا ہے تی کہ اپنی ہستی کو بھی فنا كرديتا ہے تو پھراللہ تعالیٰ بدلے میں اپنی ذات عطافر ما تاہے۔

سيّدناغوث الاعظم في الله تعالى سے سوال كيا كه كونسائمل تيرے نزديك بہتر ہے تو الله تعالى نے فرمایا جس میں میرے سوا کوئی نہ ہولیعنی نہ جنت نہ دوزخ اورعمل کرنے والابھی اس سے غائب ہو۔اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے مرادیبی ہے کہ ایسا شخص جس نے غیر ماسویٰ اللہ ہرشے کور ک کر ديا بهواور برظا برى وباطني ركاوك وياركرتا بهواا ورغير ماسوى الله برشے اور تعلق كوترك كرتا بهوا فنافي الله بقابالله كے مرتبہ ير پہنچ گيا ہوتب اس سے جو بھی عمل انجام يا تا ہے در حقيقت وہ عمل الله كى طرف سے انجام یار ہاہوتا ہے۔ بظاہر مل کرنے والا محض ایک جاب کی مثل ہوتا ہے یعنی مل کرنے والاغائب موتا ب جبيا كرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في غزوة بدريس اين باته ي ككريال

كفارى طرف بچينكيس كيكن الله تعالى في حضور عليه الصلوة والسلام كاس عمل كوا پناعمل قرار دية جوئے فرمایا:

☆ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَ اللَّهَ رَخَى (سورة الانفال-17)

ترجمہ: اور (اے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) جب آپ نے (ان کفار پر کنگریاں) کھینگیں تو وہ آپ نے نہیں چھینگیں تو وہ آپ نے نہیں چھینگیں بلکہ اللہ نے (خود) پھینکیں۔

ثُمَّ قُلْتُ آئُ ضِهُ فَا أَفْضَلُ عَنْدَكَ قَالَ ضِهُ فَالْبَكَآئِيْنَ التَّائِيِيْنَ ثُمَّ قُلْتُ آئُ الْبَكَاءُ آفْضَلُ عِنْدَكَ قَالَ بُكَاءُ الضَّاحِكِيْنَ ثُمَّ قُلْتُ آئُ تَوْبَةٍ آفْضَلُ عِنْدَكَ قَالَ تَوْبَةُ الْبَعْصُومِيْنَ ثُمَّ قُلْتُ آئُ عِصْبَةٍ آفْضَلُ عِنْدَكَ قَالَ عِصْبَةُ التَّائِييْنَ

ترجمہ: پھر میں نے پوچھا ''کوئی ہنسی تیرے نزدیک افضل ہے۔' فرمایا ''رونے والوں اور توبہ کرنے والوں کی ہنسی۔' پھر میں نے پوچھا ''کونسا رونا تیرے نزدیک افضل ہے۔' فرمایا ''بننے والوں کا رونا۔'' پھر میں نے پوچھا ''کوئی توبہ تیرے افضل ہے۔' فرمایا ''بنے والوں کا رونا۔'' پھر میں نے پوچھا ''کوئی توبہ تیرے نزدیک افضل ہے۔' فرمایا ''ب گنا ہوں کی توبہ '' پھر میں نے پوچھا ''کوئی بے گنا ہی تیرے نزدیک افضل ہے۔'' فرمایا '' توبہ کرنے والوں کی بے گنا ہی۔'' شرح : اس دنیا میں ہرانسان خوشگوار زندگی گزارنا چاہتا ہے اور اس کی خواہش ہوتی ہے کہ ہنتے شرح: اس دنیا میں ہرانسان خوشگوار زندگی گزارنا چاہتا ہے اور اس کی خواہش ہوتی ہے کہ ہنتے مسکراتے زندگی گزرے اور کوئی دکھ اور تکلیف آئیس چھو کر بھی نہ گزرے ۔ ہنسنا اور مسکرانا قلبی

اطمینان اورسکون کا اظہار بھی ہے اور ہنسی تناؤ کو کم کر کے صحت کو بہتر بناتی ہے اس لیے لوگ آپس میں ہنسی مذاق بھی کرتے ہیں۔ تاہم کونسی ہنسی اللہ تعالیٰ کو پسند ہے اور اس کے نزد یک افضل ہے اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ارشاو فر مایا کہ رونے والوں اور توبہ کرنے والوں کی ہنسی۔ بیوہ لوگ ہیں جو اللہ کی معرفت حاصل کر بچے ہوتے ہیں اور اللہ کے خوف سے لرزتے رہتے ہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ (سورة الانفال\_2) ترجمہ: بیشک وہ لوگ مونین ہیں کہ جب اللّٰد کا ذکر کیا جاتا ہے تو ان کے قلوب (اس کی عظمت وجلال کے تصورے ) خوفز دہ ہوجاتے ہیں۔

یعنی جب بھی وہ اللہ کو یاد کرتے ہیں یا ان کے سامنے اللہ کا ذکر ہور ہا ہوتو ان لوگوں کے قلوب لرز چاتے ہیں۔ بیلوگ ہمہ وقت اللہ تعالیٰ سے توبہ و استغفار کرتے رہتے ہیں، اس کے سامنے گر گراتے ہیں اور اس کے فضل اور کرم کے طلبگار رہتے ہیں کیونکہ وہ جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے فضل کے بغیر کچھ بھی ممکن نہیں۔ تاہم اللہ کے فضل کی امید پر وہ ہنتے اور خوش ہوتے ہیں جیسا کہ حدیث مہار کہ ہے:

آلزیمان بین الحوف و الرجاء
ترجمہ: ایمان خوف اور اُمید کے درمیان ہے۔

الکے مرتبہ سرکارِدوعالم سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک شخص کے پاس تشریف لے کرگئے۔اس پرنزع کا عالم طاری تھا۔آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس سے دریا فت فرمایا تہماری کیا کیفیت ہے؟اس نے عرض کیا میں اپنے دل میں گنا ہوں کا خوف اور رحمتِ ربّ کی امید پاتا ہوں۔آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا جس شخص کے دل میں بید دونوں چیزیں جمع ہوجاتی ہیں اسے اللہ تعالیٰ اس کی رجا کے مطابق عطا کرتا ہے۔ (جامع تریزی، نسائی، این ماجہ) ایسے ہی لوگوں کی ہنسی اللہ تعالیٰ کو بہت پہند ہے اور اس کے نزد یک افضل بھی ہے۔ سیدناغوث الاعظم نے اللہ تعالی سے پوچھا کہ کونسارونا تیرے نزدیک افضل ہے تو فرمایا کہ ہننے والوں کارونا۔ بیدوہ لوگ ہیں جو ہر مشکل اور آزمائش میں صبر کرتے ہیں اور اس کی رضامیں راضی رہتے ہوئے ہمہوفت ہننے مسکراتے رہتے ہیں اور لوگ ان کے متعلق یہی گمان کرتے ہیں کہ شاید بیہ ہرطرح کی فکر اور پریشانی سے آزاد ہیں لیکن بیلوگ تنہائی میں اللہ تعالی کے سامنے گریہ وزاری کرتے ہیں اور اس سے اس کا دیدار اور قرب مانگتے ہیں۔

' بہننے والوں کارونا' سے مرادوہ لوگ بھی ہیں جو پہلے دنیا کی رنگینیوں میں مگن ہنس کھیل رہے ہوتے ہیں چو الوں کارونا' سے مرادوہ لوگ ہیں جو پہلے دنیا کی رنگینیوں میں گفت کا احساس ہوتا ہے اور وہ احساس زیاں پر روتے اور اللہ کی طرف پلٹ آتے ہیں۔

پھرسیّدناغوث الاعظم نے اللہ تعالیٰ سے پوچھا کہ کونی تو بہ تیرے نزدیک افضل ہے۔ تو اللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے گناہوں کی تو بہ۔ اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے وہ بندے جن سے اگر چہ کوئی خطایا گناہ بھی سرز دنہ ہوا ہولیکن پھر بھی اللہ کے حضور تو بہ کرتے اور گریہ کناں رہتے ہیں کیونکہ لوگ انجانے میں بہت ہی ایسی با تیں اور حرکتیں کرجاتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کو ناپیند ہوتی ہیں اور اس کی ناراضی کا سبب بنتی ہیں۔ چونکہ اللہ تعالیٰ کی پکڑ بہت سخت ہے اور اللہ کے نیک بند ہے جانے ہیں کہ اگر اللہ پکڑنا چاہے تو انسان کی ایک چھوٹی ہی نلطی اور خطا بھی سب نیک اعمال پر بھاری ہو جاتی ہو جاتی ہو ایس ہونی دندگی کی عبادت وریاضت رائیگاں چلی جاتی ہے۔ میاں جہ خش رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

پڑھے دا نہ مان کریں توں تے نہ آتھیں میں پڑھیا اوہ جہار قہار سداوے متال روڑھ چھڈی دُوھ کڑھیا

امام غزالی رحمته الله علیه نے ایک ولی کوان کی وفات کے بعد خواب میں دیکھا تو پوچھا آپ اللہ کے نیک اور برزگ بندے منے آپ کا حساب کتاب تو جلداور با آسانی نبٹ گیا ہوگا اور آپ راللہ نے خوب لطف وکرم فرمایا ہوگا۔ اس ولی اللہ نے جواب دیا'' باقی اعمال تو ایک طرف

بس ایک بات کی وجہ سے اللہ کی پکڑ میں آگیا ہوں۔ ایک دن بارش ہور بی تھی تو میرے منہ سے اچا تک نکل گیا کہ یہ کونساموسم ہے بارش کا۔اب اللہ تعالی روز مجھے سے پوچھتا ہے کہ مجھے بتاؤبارش کا کونساموسم ہوتا ہے۔''

اس لیے جواللہ تعالیٰ کے جتنا قریب ہوتا ہے اسی قدراللہ تعالیٰ کے حضور عاجزی اختیار کرتا ہے۔ حضور علیہ الصلاۃ والسلام اللہ تعالیٰ کے مجبوب اور تمام انبیا کے سردار ہیں۔ انبیا گنا ہوں سے پاک اور معصوم ہوتے ہیں لیکن حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی اللہ کے حضور عاجزی کا بیمالم تھا کہ ایک دن میں سوبار استغفار کرتے تھے۔ پس انہی لوگوں کی تو بہ اللہ تعالیٰ کو پہندا وراس کے نزدیک افضل ہے جو بے گناہ ہوتے ہوئے بھی ہر لھے اس کے جلال کے تصور سے خوفزدہ رہتے ہیں اور اس کے حضور توبہ کرنے کے توبہ کرنے دیک افضل ہے جو خطانہ کرنے کے بیا وجود اس کے حضور توبہ واستغفار کرتے رہتے ہیں۔ باوجود اس کے حضور توبہ واستغفار کرتے رہتے ہیں۔

#### \*\*\*

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَاغَوْكَ الْاَعْظَمُ لَيُسَلِصَاحِبِ الْعِلْمِ عِنْدِي سَبِيلً الَّابَعْدَ الْعَلَمِ عِنْدِي سَبِيلً الَّابَعْدَ الْنَافِ الْعَلْمَ الَّذِي عَنْدَهُ صَارَ شَيْطَانًا

ترجمہ: پھر مجھے سے فرمایا''اے غوث الاعظمؓ! صاحبِ علم کے لیے میری طرف ہرگز کوئی راستہ نہیں سوائے بیہ کہ وہ اس (علم) کا انکار کرے۔ کیونکہ جب تک وہ اس علم کا انکار نہ کرے جواس کے پاس ہے، وہ شیطان بن جاتا ہے۔''

شرح: کسی بھی ہنریافن کوسکھنے یا کسی طریق کو اختیار کرنے کے لیے اس سے متعلقہ علم حاصل کرنا ضروری ہے مثلاً ڈاکٹر بننے کے لیے ڈاکٹری کاعلم ضروری ہے، حساب دان بننے کے لیے ریاضی کا علم ضروری ہے اسی طرح دیگر علوم پر قیاس کر لیا جائے۔ اللہ تعالیٰ نے اس دنیا میں اسلامی قوانین اوراصول وضوابط کے تحت زندگی گزارنے کے لیے ہمیں شریعت کاعلم عطافر مایا۔ جولوگ شریعت کا علم سیمے ہیں وہ عالم فاضل کہلاتے ہیں۔ تاہم انسان جس قدرعلم سیمے جاتا ہے اسی قدراس میں گئن ہوتا جاتا ہے اوراس میں لذت پاتا ہے کیونکہ علم کی کوئی حدثہیں ہے۔ چونکہ علم ظاہری کا مآخذ عقل اور ظاہری ذرائع ہیں اور عقل کا تعلق د ماغ اور ظاہری حسیات سے ہے۔ عقل سوال پیدا کرتی ہے اورانسان کو کیوں ، کیا اور کیسے جیسے سوالات میں الجھا کراللہ کی راہ پر چلنے میں رکاوٹ پیدا کرتی ہے اس لیے عقل کے ذریعے اللہ تک رسائی ممکن نہیں۔ انسان جس قدر ظاہری علوم حاصل کرتا جاتا ہے وہ تمام علوم انسان کے اندر تکبر پیدا کردیتے ہیں اورا کیہ جاب کی مثل بندے اور اللہ تعالی کے درمیان حائل ہوجاتے ہیں جس کے متعلق حضور علیہ الصلاق والسلام نے ارشا وفر مایا:

☆ ٱلْعِلْمُ حِجَابُ الْأَكْبَرِ

ترجمه علم حجاب اكبرب \_

امام غزالی رحمته الله علیه فرماتے ہیں:

اللہ وہاتے ہیں۔ رسول اکرم صلی اللہ علم ہے۔ عالم بہت جلد کبر میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد ہے ' علم کی آفت تکبر ہے۔' عالم بہت جلد علم کے باعث تکبر کرتا ہے۔ پہلے وہ اپنے دل میں علم کے کمال اور جمال کا احساس پیدا کرتا ہے۔ پھراپنے آپ کو پڑا اور دوسروں کو حقیر تصور کرتا ہے۔ عام لوگوں کو تو خاطر میں ہی نہیں لاتا بلکہ آنہیں ایسے دیکھتا ہے جیسے جانوروں کی طرف دیکھا جاتا ہے۔ آئہیں جابل سجھتا ہے۔ ان سے بیتو قع رکھتا ہے کہ وہ اسے سلام کرنے میں پہل کریں۔ اگر وہ کسی کوسلام کرنے میں پہل کر لیتا ہے یا خندہ پیشانی سے اس کے سلام کا جواب میں کریں۔ اگر وہ کسی کوسلام کرنے میں پہل کر لیتا ہے بیاس کی دعوت قبول کر لیتا ہے تو اسے اپنا سلوک سجھتا ہے اور بیا ایسان تصور کرتا ہے جس پرشکر ادا کرنا ضروری ہے۔ اور بیہ جھتا ہے کہ مستحق نہ تھا۔ اس کے بیشروری ہے کہ وہ احسان کے جواب میں میری خدمت کرے اور میر اغلام مستحق نہ تھا۔ اس لیے بیضروری ہے کہ وہ احسان کے جواب میں میری خدمت کرے اور میر اغلام مستحق نہ تھا۔ اس لیے بیضروری ہے کہ وہ احسان کے جواب میں میری خدمت کرے اور میر اغلام مستحق نہ تھا۔ اس لیے بیضروری ہوتا ہے کہ لوگ ان کے پاس ملا قات کے لیے آتے ہیں وہ بن کرر ہے۔ بلکہ مشکر علما کا عام وستور یہ ہوتا ہے کہ لوگ ان کے پاس ملا قات کے لیے آتے ہیں وہ بن کرر ہے۔ بلکہ مشکر علما کا عام وستور یہ ہوتا ہے کہ لوگ ان کے پاس ملا قات کے لیے آتے ہیں وہ بن کرر ہے۔ بلکہ مشکر علما کا عام وستور یہ ہوتا ہے کہ لوگ ان کے پاس ملا قات کے لیے آتے ہیں وہ

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 357 ﴿ 357 ﴿ الرسالة الغوشيه المُوسِيعِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ الْعَوْشِيمِ اللَّهِ الغوشيهِ المُؤْمِدِ اللَّهِ الْعَوْشِيمِ اللَّهِ اللّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّلِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ ال

کسی کے پاس ملاقات کے لینہیں جاتے ۔لوگ ان کی عیادت کرتے ہیں وہ کسی کی عیادت نہیں كرتے۔جولوگ ان سے زیادہ گھلے ملے رہتے ہیں ان كے ساتھ بھى ان كاروبہ تھيك نہيں ہوتا ان سے کاروباری خدمت لیتے ہیں اور اگران سے کوئی غلطی سرز دہوجاتی ہے تو ذرار عایت نہیں کرتے گویا کہ وہ ان کے زرخر پدغلام ہوں یا ان کے نوکر ہوں تعلیم دینے کو بھی سلوک واحسان تصور كرتے بيں اور يفرض كر ليتے بيں كہم نے انہيں علم سے نوازا ہے اس ليے ان سے خدمت لينا ہماراحق ہے۔ بیتو دنیاوی معاملات میں ان کا شیوہ ہے۔ اخروی معاملات میں بھی ان کے مزاج کا فسادعروج پر ہے۔ بینام نہادعلا سمجھتے ہیں کہلم نے ہمیں اللہ کے ہاں اعلیٰ مرتبے پر فائز کر دیا ہےابہمیں اختساب کے ہرمل سے مامون رہنا جاہیے۔وہ اپنا خوف نہیں کرتے بلکہ عوام کے ليے خوف كرتے ہيں۔ انہيں اپني اصلاح كى فكرنہيں ہوتى بلكہ عوام كى اصلاح كے ليے بے چين رہتے ہیں۔ بیعالمنہیں جابل ہیں۔ انہیں علم سے کیا نسبت؟ علم حقیقی توبیہ ہے کہ آ دمی اس کے ذر یع الله کو پیچان لے، این نفس کی معرفت حاصل کر لے، انجام کے خطرے کا ادراک کر لے اور بیاعتقاد کرلے کہ اللہ تعالیٰ کاشدید مواخذہ علاسے ہی ہوگا علم حقیق سے خوف ، تواضع اور خشوع زیادہ ہوتا ہے۔ جسے بیلم نصیب ہوجا تاہے وہ بھی اینے نفس کو برتر نہیں سمجھتا بلکہ یہ بچھتا ہے کہ ہر مخص مجھ سے بہتر ہے کیونکہ قیامت کے دن مجھ سے زیادہ باز پرس ہوگ علم ایک برای نعت ہے لیکن اہلِ علم میچ طور پراس نعمت کاشکرا دانہیں کریاتے اسی لیے حضرت ابوالدر دام فرمایا کرتے تھے كرجس كے ياس علم زيادہ ہوتا ہے اسے تكليف بھى زيادہ ہوتى ہے۔ (احياء العلوم جلدسوم) ابلیس بهت برداعالم اورعبادت گزارتهااوراسی علم وشرف کی بناپروه ملائکه کااستادمقرر کردیا گیا۔ کیکن علم نے اس کے اندرغرور و تکبر پیدا کردیا کہوہ بہت بڑاعالم ہے اور جس قدرعلم اسے حاصل ہے کسی دوسرے کو حاصل نہیں علم نے اس کے شعور پر ایک جاب طاری کردیا جس بنا پروہ اللہ کے حکم اوراس کی رضا کونہ مجھ سکا اور آ دم علیہ السلام کوسجدہ نہ کر کے اللہ کی حکم عدولی کا ارتکاب کر بیٹھا اور الله کے حضور کہنے لگا اُنا بھیڑ میٹھ کعنی میں اس سے بہتر ہوں۔

حضورعليه الصلوة والسلام نے ارشادفر مايا:

اللِّسَانِ وَجَاهِلَ الْعَالِمَ الْجَاهِلَ قِيْلَ مَنِ الْعَالِمَ الْجَاهِلَ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ عَالِمَ اللهِ اللهِ قَالَ عَالِمَ اللهِ اللهِ قَالَ عَالِمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ قَالَ عَالِمَ اللهِ المَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَالِمُ اللهِ اللهِ اللهِ ال

ترجمہ: جابل عالم سے ڈرو۔ بوچھا گیا یارسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم! جابل عالم سے کیا مراد ہے؟ فرمایا جوزبان کاعالم ہومگرول سے جابل ہو۔

شیطان عالم تو تھالیکن اندر سے جاہل تھا یعنی اللہ کی ذات سے عافل اور انجان تھا اسی لیے نافر مائی کر جیٹھا۔ اللہ کے حضور فضیلت اور برتری کا معیار کیا ہے بیتو اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے۔ اس کی مرضی جسے چاہے بلند مرتبہ سے نوازے اور جسے چاہے کمتر مرتبہ پرر کھے، جسے چاہے بررگی وشرف عطافر مائے اور جسے چاہے ذائت ورسوائی سے دو چار کر سے نیجات اسی میں ہے کہ اللہ کے حضور عاجزی اختیار کی جائے اور حتی الا مکان اس کی رضا کو جھنے کی کوشش کرتے ہوئے اس کے مطابق عاجزی اختیار کی جائے اور حتی الا مکان اس کی رضا کو جھنے کی کوشش کرتے ہوئے اس کے مطابق اعمال سرانجام دیئے جائیں۔ اسی علم نے المیس اور اللہ کے درمیان تجاب قائم کر دیا اور وہ تا قیامت ملعون قرار پایا۔ اس کی ہزاروں سالہ عبادت وریاضت اور اس کا بلند مرتبہ تحض ایک غلطی برسلب ہوگیا۔

یبی سوچ ہمارے موجودہ دور کے علما حضرات کی ہے۔ وہ کثیر ظاہری علوم کے حصول کی بنا پرخودکو اللہ کے بزرگ اور نیک بندے شار کرتے ہیں اور اسی علم کی بنا پرکسی کوخاطر میں نہیں لاتے بلکہ اللہ کے بزرگ اور نیک بندے شار کرتے ہیں اور اسی علم کی بنا پرکسی کوخاطر میں نہیں لاتے بلکہ اللہ کے نام اور اس کے احکامات کو اپنے نفسانی مقاصد کے لیے استعمال کرتے اور مال ودولت کماتے ہیں۔ اسی کے متعلق اللہ تعمالی نے ارشا وفر مایا:

المُحددة) كَمَقَلِ الْحِمَادِيَعُيلُ السُفَارًا (سورة الجمعدة)

ترجمہ:وہ گدھے کی مثل ہیں جو پیٹھ پر بڑی بڑی کتابیں لادے ہوئے ہیں۔

حضرت يخي سلطان باهور حمته الله عليه فرمات بي:

علم شیطان است کبر و بے کرم گریم کہ انا شیطان میشوم

علم قرآن است قرب و معرفت علم آن باشد بود نبوی صفت ترجمه: اگر علم تکبر کا باعث موتوشیطان ہے اور اللہ کے کرم سے محروم ہے۔ اگر میں "مکین" کہوں گا تو میں شیطان بن جاؤں گا۔ اگر علم قرب ومعرفتِ اللی کا باعث ہوتو قرآن ہے۔ اور علم وہی ہوتا ہے جو حضور علیہ الصلوق والسلام کی صفات کا حامل بنادے۔ (امیر الکونین) حضرت سخی سلطان بامور حمتہ اللہ علیہ پنجا بی ابیات میں فرماتے ہیں:

پڑھ پڑھ عالم گرن تکبر، حافظ گرن وڈیائی ھُو گلیاں دے وچ پھرن نمانے، وَتَن کتاباں چائی ھُو جھے ویکھن چنگا چوکھا، اُو تھے پڑھن کلام سوائی ھُو دوہیں جہانیں سوئی مُٹھے باھُو، جنہاں کھادھی وچ کمائی ھُو

مفہوم: آپ رحمتہ اللہ علیہ ان علاا ورحفاظ کے رویہ پر چرت کا اظہار فرمارہ ہیں جوحصولِ علم کے بعد تکبر میں مبتلا ہوجاتے ہیں اورا پنے علم اور فضیلت کا ڈھنڈ ورا پیٹنے رہتے ہیں اورا پنی فضیلت کا خودہی اظہار کرتے رہتے ہیں لیکن اُن کے باطن اورا بیمان کی بیرحالت ہے کہ مال و دولت کے لئے علم کی حقیقت کوفر وخت کر دیتے ہیں اور اس کے لیے ہر لمحہ تیار رہتے ہیں پھر جب مال مل جائے تو طرح طرح کی تاویلیں گھڑ کرحت کو چھپالیتے ہیں۔ حکمر انوں اور مال یا عہدہ دینے والے کی منشا کے مطابق علم کی شرح بیان کرتے ہیں۔ ایسے بے شمیر عالم تعلیم یا فتہ لوگ اور علم کوفر وخت کرنے والے کی منشا کے مطابق علم کی شرح بیان کرتے ہیں۔ ایسے بے شمیر عالم تعلیم یا فتہ لوگ اور علم کوفر وخت کرنے والے کی منشا کے مطابق علم کی شرح بیان کرتے ہیں۔ ایسے بے شمیر عالم تعلیم یا فتہ لوگ اور علم کوفر وخت کرنے والے کی منشا کے مطابق علم دونوں جہانوں میں روسیاہ اورخوار ہوں گے۔ (ابیات باھو "کامل)

انبی نام نہاداور دولت اور ہوں کے پجاری علااور اسلام کے دشمنوں کی وجہ سے تفرقہ بازی عام ہو چکی ہے کیونکہ انہوں نے علم نہ تو اپنی اصلاح کے لیے سیکھا ہوتا ہے اور نہ ہی اللہ کے قرب کے لیے۔انہوں نے توعلم جحت بازی کے لیے سیکھا ہوتا ہے۔اگر علم اللہ کے قرب کے حصول کے لیے سیکھا جائے تو فائدہ مندہے۔

ا کی مرتبه سرکار دوعالم صلی الله علیه وآله وسلم این اصحاب کے پاس تشریف لائے۔وہ

لوگ کسی بات پر بحث کررہے تھے اور ایک دوسرے سے جھڑ رہے تھے۔ یہ منظر دیکھ کرآپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کواس قدر عصد آیا کہ چہرہ مبارک سرخ ہو گیا گویا رخساروں پر انار کے دانے نچوڑ دیئے جوں۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا دفر مایا ''کیاتم اس لیے بھیجے گئے ہو، کیاتم ہیں اس بات کا تھم دیا گیا ہے کہ اللہ کی کتاب کے ایک جھے کو دوسرے سے فکراؤ بتم بید کھو تہ ہیں کس بات کا تھم دیا گیا ہے کہ اللہ کی کتاب کے ایک جھے کو دوسرے سے فکراؤ بتم بید کھو تہ ہیں کس بات کا تھم دیا جارہ ہے اس پر عمل کر واور جس چیز سے منع کیا جارہ ہے اس سے بازر ہو۔'' معشرت تنی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ ظاہری و باطنی علم کے تعلق فرماتے ہیں:

علم بہر از قرب اللہ حق لقا علم دنیا باز دارد از خدا علم بہر از قرب اللہ حق الیقین علم بہر از معرفت حق الیقین علم بہر از معرفت حق الیقین ہر کہ خواند علم را بہر از ثواب علم آزا میدہد عامل خطاب ہر کہ خواند علم را بہر از مصطفی داقف اسرار گردد از اللہ ہر کہ خواند علم را بہر از مصطفی دائیں

ترجمہ:علم اللہ کے قرب کی خاطر حاصل کیا جائے تو قرب و وِصال عطا کرتا ہے کین اگر بید دنیا کی خاطر حاصل کیا جائے تو حق تعالی سے دور کرتا ہے۔علم دنیا ملعون فرعون کا فتنہ ہے جبکہ معرفتِ اللی کاعلم حق الیقین تک پہنچا تا ہے۔جوکوئی ثواب کی نیت سے علم سیکھتا ہے تو علم اسے عامل کا خطاب دیتا ہے اور جوکوئی علم کوحضور علیہ الصلوق والسلام کی خوشنودی کی خاطر پڑھتا ہے تو وہ معبود کے اسرار سے واقف ہوجا تا ہے۔ (امیرالکونین)

اس کے اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر فرمادیا ہے کہ جوطالبِ علم اللہ کا قرب چاہتا ہے تواس کے لیے اس کے سواکوئی راستہ ہیں کہ جوعلم اس کے پاس ہے اسے ترک کردے ورنداس کا معاملہ بھی ابلیس جیسا ہوگا یعنی وہ شیطان بن جائے گا۔ تصوف کی تاریخ میں ایسی چند مثالیں ہماری راہنمائی کے لیے موجود ہیں۔

مولا ناروم رحمتہ اللہ علیہ اپنے وقت کے بہت مشہور عالم تھے اور درس ویڈ رئیس کے علاوہ کتب بھی تحریر فرمایا کرتے تھے۔ بیدوہ دور تھا جب کتب ہاتھ سے تحریر کی جاتی تھیں کیونکہ آج کے ترقی یافتہ دور کی طرح پر بننگ کی سہولت ایجاد نہ ہوئی تھی۔ ایک دن مولا ناروم خوش کے کنارے بیٹے ہوئے تھے اور سامنے بچھ کتا بیس رکھی تھیں۔ شاہ شمل وہاں سے گزرے اور پوچھا کہ یہ کیا کتا بیس ہیں؟
مولا ناروم نے کہا یہ قبل وقال ہے، تم کو اِس سے کیا غرض! شاہ شمل نے اسی وقت کتا بیس اٹھا کر حوض میں چھینک دیں۔ مولا ناروم ششدررہ گئے اور انہیں نہایت رخی ہوا اور کہا اے درویش! تم نے ایسی چیزیں ضائع کر دیں جو اب کسی طرح نہیں مل سکتیں، ان کتا بوں میں ایسے نا در تکتے تھے کہ ایسی چیزیں ضائع کر دیں جو اب کسی طرح نہیں مل سکتیں، ان کتا بوں میں ایسے نا در تکتے تھے کہ ان کان میں البدل نہیں مل سکتا۔ شاہ شس نے حوض میں ہاتھ ڈالا اور تمام کتا بیں نکال کر کنارے پر رکم ورط چیرے میں گم ہوگئے اور پوچھا یہ کیا ہے؟ شاہ شمن نے جو اب دیا یہ حال کی باتیں ہیں، تم کو روم ورط چیرے میں گم ہوگئے اور پوچھا یہ کیا ہے؟ شاہ شمن نے جو اب دیا یہ حال کی باتیں ہیں، تم کو اس سے کیا غرض! اس کے بعد مولا نا روم ان کے ارادت مندوں میں شامل ہو گئے۔وہ تمام ظاہری علوم جومولا ناروم نے نے بچھے تھے انہیں چھلا دیا اور اللہ کے قرب کی راہ اختیار کی ۔ اسی لیے آج ان کا اس قدر شہرہ ہے۔

ابوحا مدامام غزالی رحمته الله علیه جن کا بهت شهره ہے اور ججته الاسلام کے نام سے معروف ہیں انہوں نے بھی علم ظاہر کور ک کرکے بوسف نسائ کی صحبت سے فیض پایا اور اس فیض کا بیشا خسانہ ہے کہ علم باطن نے ان پراسیخ اسرار کھول دیئے۔

پس جب تک کوئی عالم فاضل اپنے ظاہری علم کوترک نہیں کرے گا وہ اللہ کے قرب کے راستہ پر نہیں چل سکے گا۔ شیطان کا یہ کہنا ہے کہ ایک جاہل کی نسبت ایک عالم کو گمراہ کرنا اس کے لیے آسان ہے۔ چونکہ اہلیس بہت بڑا عالم تھا اور اس نے ہر طرح کاعلم پڑھ رکھا تھا اس لیے تھا ولائل کے ذریعے ایک عالم فاضل کو گمراہ کرنا اس کے لیے کچھ بھی مشکل نہیں۔

امام فخرالدین رازی بہت بڑے عالم گزرے ہیں جب ان پر عالتِ نزع طاری ہوئی تو اِس وقت شیطان حملہ آور ہوا اور بولا امام صاحب بیتو بتاؤ کہ آپ اللہ تعالیٰ کوکس طرح مانتے اور پہچانے ہو۔امام رازی نزع کے وقت آیاتِ قرانی پڑھ پڑھ کر دلائل پیش کررہے تھے مگر شیطان ہر دلیل

#### ترجمه وشرح الرسالة الغوثيه المركم 362 الرسالة الغوثيه

کے مقابل ایک اور دلیل پیش کررہا تھا۔ امام فخر الدین رازیؓ نے وقت نزع اللہ کو ماننے اور پیجانے کے متعلق تین سوپنسٹے دلائل پیش کیے لیکن شیطان مردود نے وہ تمام رو کر دیئے۔قریب تھا کہ وہ آپ کے ایمان پر حملہ آور ہوتا آپ کے مرشد کامل خواجہ مجم الدین کبری نے ہزاروں میل فاصلے سے اپنے مرید کومشکل میں دیکھا کہ وقتِ نزع کے کھن مرحلے میں شیطان سلبِ ایمان کی یوری کوشش کررہا ہے۔خواجہ مجم الدین کبری وضوفر مارہے تھے تو انہوں نے فوراً وضو کے یانی کے حصنف ماركركها:

> رازی یو پد در در در من شناسم من خدا را بلا دلیل می شناسم من خدا را بلا دلیل می شناسم رازیؓ تو چرا نمی گوئی کہ

ترجمه: رازيٌ تو كهه كيون نبيس ويتا كه ميس خدا كوبلا دليل وجحت بيجيا نتا هول \_

جب مریدصا دق نے پیر کامل کی آواز سی تو کہاا ہے ملعون! میں خدا کو بلا دلیل و ججت مانتااور پہیانتا ہوں۔ بیسنتے ہی شیطان مردود بھاگ گیااورا بمان سلامت رہا۔

یعنی دلائل کے ساتھ شیطان کو قائل کرنا ناممکن ہے علم ظاہر جب تک انسان کے دماغ میں موجود ربتا ہے تب تک انسان علم باطن نہیں سیکھ سکتا اور اگر علم باطن نہیں سیکھے گا تو اللہ کی معرفت اور اس کا قرب اور حضوري كيسے يائے گا۔ حضرت يخي سلطان باهُورجمته الله عليه فرماتے ہيں:

اگر کوئی شخص تمام عمر مطالعة علم میں گزار دے اور علم کے حصول سے عالم فاضل بن جائے اور وہ تمام علوم پڑھتار ہے تب بھی وہ باطن، تو حید،معرفت، قرب اور حضوری سے بے خبر اورمحروم ر ہتا ہے۔ (امیرالکونین)

> گر بے علم عالم شدی بے معرفت 密 جابلی علم است خر عیسی صفت

ترجمه: اگرتوعالم ہے اور تیرے یاس تصوف اور معرفت کاعلم نہیں تو تو اصل علم سے جاہل ہے اور عیسیٰعلیہ السلام کے گدھے کی مثل کتابوں کا بوجھا ٹھانے والا ہے۔(امیرالکونین)

حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ ظاہری علم کے حامل علما اور باطنی علم کے حامل فقرا کا فرق بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ظاہری ندہ بیں عالم اور عالم باللہ فقیر میں یہی فرق ہے کہ پہلے کا نام علما اور دوسرے کا نام فقیر اور اولیا ہے۔ علما عامل ہیں جبکہ فقر اکامل ہیں۔ عالم (باطنی طور پر) مردہ ہیں جبکہ فقیر (باطنی قلبی طور پر) ندہ ہیں۔ عالم ہر (ظاہری) علم کو جانتے ہیں اور مسائلِ فقد اور قرآن کی آیات وحدیث کی تفسیر بیان کرتے ہیں جبکہ فقیر مشروحاً اللہ کی حضوری اور قرب عطا کرتے ہیں۔ گفتگو کرنے والوں اور دیدار کرنے والوں کوایک دوسرے کی صحبت پیند نہیں آتی۔ (امیر الکونین)

جیبا کہ پہلے بیان ہوا کہ اس ظاہری علم نے ابلیس میں تکبر پیدا کر کے اسے گمراہ کر دیا۔ اسی طرح اگر ہمارے علم کر تکبر کریں گے اوراس علم کوزک کر کے فقرا کے وسلے سے اللہ کا قرب حاصل کرنے کی کوشش نہیں کریں گے توانہی کے متعلق اللہ تعالی نے فرمایا کہ وہ شیطان بن جا کئیں گے۔ تاریخ میں ایسی بے شار مثالیں موجود ہیں کہ جن علما کرام کو اپنے علم پر بہت مان تھا کین بالآخر شیطان کے جال میں پھنس کر نبوت یا خدائی کا جموٹا دعوی کر بیٹھے جس کی ایک مثال مرز اغلام احمد قادیانی ہے جس نے نبوت کا جموٹا دعوی کی ایک مثال مرز اغلام احمد قادیانی ہے جس نے نبوت کا جموٹا دعوی کیا۔

اس طرح بہت سے لوگ جواس د نیا میں اپنے علم کی بنا پر لوگوں کو وعظ وقعیحت کرتے ہیں اور ان کی را ہنمائی کا فریضہ سرانجام دے رہے ہوتے ہیں لیکن تزکیہ فس نہ ہونے کے باعث شیطان کے وارسے محفوظ نہیں رہ پاتے۔ شیطان ان کے عقائد کو باطل اور خیالات کو فاسد کر دیتا ہے اور وہ ایسے ہی عقائد کی بنا پر لوگوں کو بھی گراہ کرتے رہتے ہیں جبکہ لوگ انہیں عالم سمجھ کران کی پیروی کرتے ہیں بعنی وہ نہ صرف خود گراہ ہوتے ہیں بلکہ عوام کو بھی گراہ کرتے ہیں۔ ایسے ہی لوگ آج دین کی بیر حالی کی وجہ ہیں۔ ایسے ہی لوگ آج دین کی بدحالی کی وجہ ہیں۔ ایسے لوگ جب دنیا سے رخصت ہوتے ہیں تو دنیا داروں کی نظر میں تو عالم بدحالی کی وجہ ہیں۔ ایسے لوگ جب دنیا سے رخصت ہوتے ہیں تو دنیا داروں کی نظر میں تو عالم متعلق حضور علیہ الصلاق والسلام نے ارشا دفر مایا:

# وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 364 ﴿ 364 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ المحالية الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه المرسالة الغوشيه

اور کتنے ہی لوگ ایسے ہیں جو جاہل فوت ہوں گے لیکن اپنی قبر سے عالم اور عارف اٹھیں گے اور کتنے ہی لوگ ایسے ہیں جو عالم فوت ہوں گے لیکن قیامت کے دن جاہل یا فاسق اور مفلس اٹھیں گے۔

اسی طرح جولوگ اللہ کی معرفت اور قرب کے حصول کے لیے مرشد کامل اکمل جامع نور الہدی کی بارگاہ میں حاضر ہوتے ہیں جا ہے وہ سندیا فتہ عالم ہوں یا انہوں نے چند کتب کا مطالعہ ہی کیوں نہ کیا ہو، جب تک وہ اللہ کی معرفت کے کیا ہو، جب تک وہ اللہ کی معرفت کے راستہ پرگامزن نہیں ہوسکتے۔ جس طرح ایک نئی طرز کی خوبصورت عمارت بنانے کے لیے پہلے راستہ پرگامزن نہیں ہوسکتے۔ جس طرح ایک نئی طرز کی خوبصورت عمارت بنانے کے لیے پہلے سے موجود پرانی اور بوسیدہ عمارت کو گرا تا پڑتا ہے اسی طرح طالب مولی جب تک دماغ میں موجود علم سے خلاصی نہیں پائے گا وہ اللہ کی معرفت اور حضوری کے علم سے نا آشنا ہی رہے گا۔ اگر وہ اپنی اسی کیفیت وجالت پر بھندر ہے گا تو بلاشہ گراہ ہوگا اور شیطان بن جائے گا۔

اس کی مثال قرآن میں حضرت موئی علیہ السلام اور حضرت خضر علیہ السلام کے واقعہ سے ملتی ہے جو سورۃ الکہف میں بیان ہوا ہے۔حضرت موئی علیہ السلام علم ظاہری کے نمائندے سے جبکہ خضر علیہ السلام باطن کے نمائندے سے خضرت موئی علیہ السلام نے علم باطن سکھنے کے لیے اس شرط پر حضرت خضر کی ہمراہی اختیار کی کہ وہ حضرت خضر علیہ السلام کے کسی بھی عمل پر اعتراض نہیں کریں حضرت خضر علیہ السلام کے کسی بھی عمل پر اعتراض نہیں کریں گے ۔لیکن حضرت خضر علیہ السلام نے انہیں پہلے ہی آگاہ کر دیا کہ وہ ان کے ساتھ نہیں رہ سکیں گے ۔لیکن حضرت خضر علیہ السلام نے انہیں کریکتے جس کے متعلق انہیں مکمل علم نہیں ۔ تا ہم موئی علیہ السلام کی ہمراہی طرف سے مکمل صبر اور تخل کی یقین دہائی کے بعد موئی علیہ السلام نے خضر علیہ السلام کی ہمراہی اختیار کی ۔وہ دونوں ساتھ چلے ۔حضرت خضر علیہ السلام نے پہلے ایک شتی میں سوراخ کیا پھرا یک اختیار کی ۔وہ دونوں ساتھ چلے ۔حضرت خضر علیہ السلام نے خضر علیہ السلام کے ہم کمل پر اعتراض کیا گرآپ نے ایسا کیوں کیا اور بالآخر حضرت خضر علیہ السلام نے خضر علیہ السلام نے خضر علیہ السلام نے متیوں امور کی باطنی حقیقت سے پر دہ اُٹھایا جو قرآن میں اس طرح ہیان کیا گیا ہے: السلام نے متیوں امور کی باطنی حقیقت سے پر دہ اُٹھایا جو قرآن میں اس طرح ہیان کیا گیا ہے:

وہ جو کشتی تھی سووہ چندغریب لوگوں کی تھی وہ دریا میں محنت مز دوری کیا کرتے تھے پس میں نے ارادہ کیا کہاسے عیب دار کر دوں اور (اس کی وجہ یتھی کہ) ان کے آگے ایک (جابر) با دشاہ تھا جو ہر (بعیب) کشتی کوز بردستی چھین رہا تھا۔اوروہ جولا کا تھااس کے ماں باپ صاحبِ ایمان تھے پس ہمیں اندیشہ ہوا کہ بیر (اگر زندہ رہاتو کا فربے گااور) ان دونوں کو (بڑا ہوکر) سرکشی اور کفر میں مبتلا کر دے گا۔ پس ہم نے ارادہ کیا کہ ان کا رب انہیں (ایا) بدل عطافر مائے جو یا کیزگی میں اس (الرك) سے بہتر ہواور شفقت ورحمہ لی میں (اپنے والدین سے) قریب تر ہو۔ اور وہ جود بوار تھی تو وہ شہر میں (رہنے والے) دویتیم بچول کی تھی اوراس کے نیچان دونوں کے لیے ایک خزانہ (مدنون) تھا اوران کاباپ صالح (محض) تھاسوآپ کے رب نے ارادہ کیا کہ وہ دونوں اپنی جوانی کو پہنچ جائیں اورآب کے رب کی رحمت سے وہ اپنا خزانہ (خودہی) نکالیں اور میں نے (جو کچھ بھی کیا) کچھ بھی ازخورنہیں کیا۔ یہان (واقعات) کی حقیقت ہے جس پرآ یے مبرنہ کرسکے۔ (سورۃ الکہف۔82-79) اس کے بعد خصر علیہ السلام نے موی علیہ السلام سے فرمایا کہ اب ہمارے درمیان جدائی کا وقت ہے۔ہم ساتھ نہیں رہ سکتے ۔ بعنی عقل اور ظاہری علم سوال پیدا کرتا ہے اور اعتراض أنها تا ہے اس لیے طالبِ مولیٰ کے لیے ظاہری علم کور ک کرنے کی شرط عائد کی گئ۔ جب اللہ تعالیٰ کے قرب کا خوا ہاں اوراس کی معرفت و دیدار کا طلب گار مخص اینے علم سے لاتعلقی کا اظہار کرتا ہے اور جو پچھ یا دہو اسے بھول جاتا ہے تو پھر مرشد کامل اکمل کی نگاہ کرم کی بدولت اسے لیم باطن حاصل ہوتا ہے۔ وہلم جونگاہ کے ساتھ قلوب بروار دکیا جاتا ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

﴿ وَعَلَّمْنَهُ مِن لَّنْ قَاعِلْمًا ٥ (سورة الكهف 65)
ترجمہ: اورائے علم لدنی سکھایا۔

میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت بخی سلطان محد نجیب الرحمٰن مدظلہ الاقد س فرماتے ہیں:
علم کی بے شاراور لا تعداداقسام ہیں لیکن بہترین علم وہ ہے جس سے اللہ تعالی کی پہچان اور
معرفت حاصل ہوتی ہے۔اللہ تعالی کے سواہر شے فانی ہے اور فانی کاعلم فانی ہے اور باتی کاعلم

حیاتِ جاودانی ہے اس لیے جوعلم باقی کی پہچان اور معرفت نہ کرائے وہ جہالت ہے اور جوعلم باقی تک لیے جا کے دہی علم علم عقیقی ہے۔ (مش الفقرا)

علم دوطرح کے ہیں (۱)علم حصولی (علم ظاہری) (۲)علم حضوری (علم باطنی یاعلم لدنی) علم حصولی: یعلم ظاہری ذرائع سے حاصل کیا جاتا ہے مثلاً درسگا ہوں، کالجوں اور یو نیورسٹیوں میں اساتذہ کے وسیلہ سے حاصل ہوتا ہے۔

علمِ حضوری: بیلم نگاہ سے حاصل ہوتا ہے اور قلب پر وار دہوتا ہے۔ بیلم مرشد کامل اکمل کی صحبت سے اسمِ الله ذات کے وسیلہ سے حاصل ہوتا ہے۔ اس علم کو حاصل کرنے کے لیے کتب در کار نہیں۔

میرے مرشد کریم سلطان العاشقین حضرت بخی سلطان محرنجیب الرحمٰن مدظله الاقدس فرماتے ہیں:

علم حصولی وہ علم ہے جو انسان کو بذر بعیہ امور خارجی حاصل ہو جیسے کہ اپنی ذات وصفات کا علم ۔

علم حضوری وہ علم ہے جو بلا ذریعہ خارجی حاصل ہو جیسے کہ انسان کا اپنی ذات وصفات کا علم ۔

(مشس الفقر)

سلسلہ سروری قادری کے امام سلطان العارفین حضرت تنی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ خودا پیے متعلق فرماتے ہیں کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مثل اُمی ہیں لیکن آپ رحمتہ اللہ علیہ نے علم حضوری کی بنا پراپنی کتب میں تو حید و معرونت اور دیدار کے وہ اسرار بیان فرمائے ہیں جوآپ سے قبل کوئی بھی بیان نہ کرسکا۔ آئے فرماتے ہیں:

جھے اور محد عربی (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کو ظاہری علم حاصل نہیں تھالیکن واردات فیبی کے سبب علم باطن کی فقو حات اس قدر تھیں کہ اس کے لیے بیٹھار وفتر در کار ہیں۔ (مین الفقر) سید ناغوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقا در جیلانی رضی اللہ تعالی عنهٔ 'میر'الاسرار'' میں فرماتے ہیں:

پس ہمارے لیے دوقتم کاعلم نازل کیا گیا ہے ایک علم ظاہر ہے اور دوسراعلم باطن ہے۔ یعنی ایک علم شریعت ہے اور دوسراعلم معرفت۔ شریعت کاعلم ہمارے ظاہر کوسنوار تا ہے اور معرفت کاعلم

ہمارے باطن کو۔ إن دونوں علوم كے اجتماع كانتيج علم حقيقت ہے فرمانِ حق تعالى ہے "اس نے دو سمندراس طرح بہائے كہ بظاہر دونوں ملے ہوئے نظر آتے ہيں ليكن إن كے درميان ايك حلّا فاصل ہے جس سے وہ ايك دوسرے پر چرد ھنہيں سكتے "(سورة الرحن 27) محض علم ظاہر سے حقيقت حاصل نہيں ہو سكتى اور نہ ہى منزل مقصود پر پہنچا جاسكتا ہے عبادتِ كامل كے ليے دونوں علوم كا جمع ہونا ضرورى ہے حض ايك علم سے كامنہيں چلتا۔" (سرالاسرار)

پس یہی علم نفع بخش اور فائدہ مند ہوتا ہے۔اس کے بعد طالب کو کوئی بھی دوسراعلم پڑھنے کی ضرورت نہیں رہتی۔حضرت سخی سلطان باھو رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

> عالم شدم در علم توحید از خدا احتیاجی نیست علم از سر ہوا

ترجمہ: میں حق تعالیٰ سے علم تو حید پڑھ کرعالم بن گیا ہوں اب مجھے دوسرا کوئی بھی علم پڑھنے کی ضرورت نہیں جومحض خواہشات نفسانی کا باعث ہیں۔

اسلامی نقط نظر سے فرائض و واجبات اور سنت و مستخبات کاعلم حاصل کرنا ضروری ہے جبکہ دیگر علوم حاصل کرنا اور سیکھنا فرض نہیں ہے۔ حضرت بخی سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فر ماتے ہیں:

جہت سے علم حاصل کرنا فرض نہیں لیکن فرض، واجب، سنت اور مستحب کاعلم حاصل کرنا، گنا ہوں سے نجات حاصل کرنا اور اللہ کاخوف رکھنا، اس کی معرفت اور محبت حاصل کرنا اور ہدایت کی تلاش کرنا اور غیبت وشکایت کوترک کردینا فرض ہے۔ (امیر الکونین)

 $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$ 

قَالَ الْغَوْثَ الْأَعْظَمُ رَأَيْثُ الرَّبَّ تَعَالَى فَسَأَلْتُ يَارَبِّ مَا مَعْنِى الْعِشُقِ قَالَ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ إِعْشِقَ لِىُ إِعْشِقَ بِىُ وَ الْعِشْقُ اَنَا وَ فَرِغُ قَلْبَكَ وَ تَقَلَّبَكَ عَنْ سَوَائِى يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ إِذَا عَرَفْتَ ظَاهِرَ الْعِشْقِ فَعَلَيْك

شرح: عشق وہ جذبہ مجت ہے جود گرتمام محبتوں پر غالب ہوتا ہے اور جس چیز یار شتے سے شدید محبت ہووہ چیز یار شتہ دیگر ہر شے سے عزیز ہوتا ہے۔ انسان کو جس ہستی سے عشق ہواس کوخوش محبت ہووہ چیز یار شتہ دیگر ہر شے سے عزیز ہوتا ہے۔ انسان کو جس ہستی سے عشق ہواس کوخوش کرنے کے لیے ہروہ کام کرتا ہے جو اسے پہند ہوا ور ہرائس کام اور عمل کوڑک کردیتا ہے جو معثوق کونا پہند ہوا ور عاشق کی ہر ممکن بھی کوشش ہوتی ہے کہ اس کامعشوق اس سے راضی ہوجائے۔ اس کی دوستی بھی معشوق کے لیے۔ وہ اگر کسی کو مجبوب کی دوستی بھی معشوق کے لیے ہوتی ہے اور اس کی دشمنی بھی معشوق کے لیے۔ وہ اگر کسی کو مجبوب رکھتا ہے تو بھی معشوق کی خاطر جیسا کہ حدیث رکھتا ہے تو بھی معشوق کی خاطر جیسا کہ حدیث یاک میں آیا ہے:

المُحُبُّ فِي اللهِ وَ الْبُغُضُ فِي اللهِ (ابوداوَد 4599)

ترجمہ: محبت بھی اللہ کے لیے اور بغض بھی اللہ کے لیے۔

یعنی مجھ سے عشق صرف میری ذات کے لیے کر خدورجات پانے کے لیے، ندا جروثواب کے لیے۔ لہذا خالص عشق کرتے ہارا ہمل میری رضا کے مطابق ہو، میری پیند ہی تہاری پیند ہو، میری خوشی

ہی تمہاری خوشی ہو۔

عاشق کی بس یہی طلب ہوتی ہے کہ اسے معثوق کا دیدار نصیب ہوجائے۔ اس بات کواگرا یہے ہمجھا جائے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات سے ملنے کا اشتیاق اس لیے بھی ہوتا ہے کہ معثوق عاشق کی نظر سے عائب ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے ملنے کی تڑپ عاشق کو بے چین و بیقرار رکھتی ہے۔ عاشق اسی سوچ اور فکر میں مبتلار ہتا ہے کہ سی بھی طرح معثوق کی ایک جھلک دیکھنے کوئل جائے۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ اس کے متعلق تحریفر ماتے ہیں:

کی محبوب اگر نگاہوں سے اوجھل ہوتو اس کی دید کا اشتیاق ہونا فطری عمل ہے۔ ہاں اگر سامنے موجود ہوتو یا حاصل ہوتو تب اشتیاق نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ شوق طلب کا نام ہے اور جو چیز حاصل ہواس کی طلب نہیں ہوتی۔ اس کی تفصیل ہے ہے کہ شوق کسی ایسی ہی چیز میں ہوسکتا ہے جو من وجہ مدرک (جس کا ادراک کیا جاسکتا) ہوا در من وجہ غیر مدرک ہو۔ جس چیز کا ادراک نہیں کیا جا سکتا اس کا اشتیاق بھی نہیں ہوتا۔ چنا نچے جس نے کسی شخص کو خدد یکھا ہوا ور خداس کے متعلق کچھ سنا ہو تو اس کے متعلق بی سنتیاق نہیں نصور کیا جاسکتا کہ وہ اس خاص شخص کا مشتاق ہوگا۔ اس طرح جوشے کمل طور پر مدرک ہواس کا بھی اشتیاق نہیں ہوسکتا۔ کمال ادراک کا معیار رویت (دیدار) ہے۔ اگر کسی شخص کا محبوب اس کے مشاہدہ میں ہوا ور وہ اسے مسلسل و کھ دیا ہوتو یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ شخص کا محبوب اس کے مشاہدہ میں ہوا ور وہ اسے مسلسل و کھ دیا ہوتو یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ استانے بحبوب کا اشتیاق ہوگا۔ اس لیے تو ہم کہتے ہیں کہ شوق اس محبوب شے کا ہوتا ہے جو من وجہ مدرک ہواور من وجہ غیر مدرک ہو۔ (احیا العلوم)

جس کے دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت کی ذراسی بھی چنگاری ہوتو وہ بھڑک کرآگ میں تبدیل ہوجاتی ہے اورانسان اللہ تعالیٰ کے اشتیاق میں مبتلا ہوجا تا ہے۔ اس کی گئن بس اللہ کی معرفت و دیدار ہوتی ہے۔ لیکن جن کواللہ تعالیٰ کی معرفت اور دیدار نصیب ہے۔ لیکن جن کواللہ تعالیٰ کی معرفت اور دیدار نصیب ہو چکا ہوتا ہے ان کے لیے تو دیدار کے بغیر رہنا محال ہوتا ہے کیونکہ وہ اس کا نئات کے مالک کے محال کو دکھے ہوتے ہیں اس لیے وہ کسی اور چیز میں لذت اور قرار نہیں یاتے بلکہ معثوق کے محال کو دکھے ہوتے ہیں اس لیے وہ کسی اور چیز میں لذت اور قرار نہیں یاتے بلکہ معثوق کے

ديدارك ليرزية ربح بين-

کی حضرت ابراہیم بن ادھم فرماتے ہیں کہ ایک دن میں نے عرض کی یا اللہ! اگر تو اپنے عاشقوں میں ہے کسی کوکوئی ایسی چیز عطا کرتا ہوجس ہے اس کا دل پُرسکون ہوجا تا ہوتو مجھے بھی وہ عطا فرما اس لیے کہ مجھے قلب کے اضطراب نے بیقرار کر رکھا ہے۔ حضرت ابراہیم بن ادھم فرماتے ہیں کہ میں نے خواب دیکھا کہ اللہ تعالی نے مجھے اپنے سامنے کھڑا کر رکھا ہے اور فرما تا فرماتے ہیں کہ میں نے خواب دیکھا کہ اللہ تعالی نے مجھے اپنے سامنے کھڑا کر رکھا ہے اور فرما تا ہوئے ہوئے شرم نہیں آئی جو تیرے دل کو ہے "اے ابراہیم! مجھے وصال سے پہلے کوئی ایسی چیز ما تکتے ہوئے شرم نہیں آئی جو تیرے دل کو پُرسکون کر دے؟ کیا کوئی مشاق اپنے مجبوب کی ملا قات سے پہلے بھی پُرسکون ہوسکتا ہے؟" میں نے عرض کیا "یا اللہ! میں تیری محبت میں اس قدر چرت زدہ ہوگیا ہوں کہ جھے میں نہیں آتا کہ مجھے کیا کہنا جا ہیے۔ اب میر اقصور معاف فرما۔" (احیاء العلم جلد چہارم)

اسى كے متعلق حديثِ مباركه ب:

الْكُلُونِ اللهُ لَمْ يَكُنُ لَهُ لَنَّاةً مَعَ الْخَلْقِ ﴿

ترجمه: جوالله تعالى كو بيجيان ليتاب و مخلوق ك سي سي من كوكى لذت نبيس يا تا ـ

الم المونین حفرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت جم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہمیشہ مشاہدہ معرفت اور قرب اللی میں غرق رہتے تھے۔ نور تو حیداور حضوری سے بگا نگت کا بیہ عالم تھا کہ ایک لحظہ ولحد کے لیے بھی حضور ربانی کے مشاہدہ سے خالی نہیں رہتے تھے۔ لامکان میں رہنے اور بانتها ور وجبت اور عشقِ تو حیدی آگ کے سوز کے باعث پینی برصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک لیے کے لیے بھی سکون سے نہیں رہتے تھے اور اسیم اللہ ذات کے بارگراں کی تپش کے باعث زبانِ مبارک سے فرمایا کرتے ''اے محمد کے رب! کاش تو نے محمد کو تخلیق ہی نہ کیا ہوتا۔'' (کلید التو حید کلاں)

امام غزالی رحمته الله علیه احیاء العلوم میں ایک روایت تحریر فرماتے ہیں:

الله تيرےمشاق كون لوگ بين عضرت داؤدعليه السلام في الله تعالى سے عرض كيا" يا الله تيرےمشاق كون لوگ بين

ارشاد ہوا درمیرے مشاق وہ لوگ ہیں جنہیں میں نے ہر کدورت سے صاف کر دیا ہے اور خوف سے آگاہ کردیا ہے ان کے دل میں میری طرف ایک سوراخ ہے جس سے وہ مجھے دیکھتے ہیں۔ میں اليےلوگوں كے قلوب اپنے ہاتھ ميں أٹھاؤں گا اور انہيں اپنے آسان پر ركھوں گا۔ پھر اپنے منتخب فرشتوں کو بلاؤں گاجب وہ میرے سامنے جمع ہوکر سجدہ ریز ہوں گے تو میں ان سے کہوں گا کہ میں نے تہیں اس لیے ہیں بلایا کتم مجھے محدہ کرو بلکداس لیے بلایا ہے کہ میں تہیں ان لوگوں کے دل دكهاؤل جوميرااشتياق ركهة بين اورتمهار بسامنان المن شوق يرفخر كرول-" (احياء العلوم) پس يبي لوگ جمه وقت الله سے ملاقات كے شوق ميں بيقرارر بيتے بين اسى كے متعلق الله تعالى نے سيّدناغوث الأعظم كوايينه ديدار سے سرفراز فرماتے ہوئے فرمایا اےغوث الاعظم اعشق مجھ سے کر ۔ بعنی میری ذات سے ہی عشق کر کیونکہ وہی ذات اس لائق ہے کہاس سے عشق کیا جائے اور الله تعالى نے مزيد فرمايا كه ميں خودعشق موں \_ يعني الله تعالى نے خود كوعشق سے تعبير فرمايا ہے ـ حضرت سخی سلطان باھورحمتہ اللہ علیہ نے بھی اپنی تصنیف مبار کہ رسالہ روحی شریف میں اللہ تعالیٰ کو "حضرت عشق" كہا\_ يعنى وہ جذبہ جو عاشق اور معشوق كے درميان پيدا ہوتا ہے اور جسے عشق كہا جاتا ہے وہ جذبی شق بھی خود اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ اس لیے تو کہا جاتا ہے کہ شق کتابوں کے مطالعہ یا قبل وقال سے حاصل نہیں ہوتا۔ بیتو آ فاقی جذبہ ہے۔

اللہ تعالیٰ نے مزید فرمایا کہ اپنے دل کواور اپنی حرکات کومیر ہے ماسویٰ سے فارغ کردو۔ چونکہ عشق خوداللہ تعالیٰ کی ذات ہے لہذا جب انسان کے قلب میں غیر اللہ موجود ہواور اس کے اعمال اللہ کی رضا کے منافی ہوں تو اس کاعشق بھی کامل اور پختہ نہیں ہوسکتا۔ اس لیے لازم ہے کہ قلب کوغیر ماسویٰ اللہ ہرشے سے خالی کر دیا جائے کسی رشتہ کوئی مادی و دنیاوی شے کی محبت کا جذبہ اس دل میں نہ پنپ سکے اور اگر پیدا ہونے بھی گئے تو پر وان نہ چڑھے بلکہ فوراً ختم ہوجائے کیونکہ عشق وہ جذبہ ہے جو ماسویٰ اللہ ہرشے کوجلا کر راکھ کر دیتا ہے۔ پس جو اللہ تعالیٰ سے عشق کا طالب ہواور ایسا عشق کرنا چاہے کہ خود ہی عاشق اور خود ہی معشوق اور خود ہی عشق بن جائے تو اس کے لیے لازم

#### 

ہے کہ انسان کے قلب میں اللہ تعالیٰ کی ذات کے سواکسی کی محبت اور طلب نہ ہو۔ اس کا ہڑمل اللہ تعالیٰ کی ذات کے لیے ہو بلکہ جب قلب غیر ماسویٰ اللہ سے نجات حاصل کر لیتا ہے توعشق پختہ ہونا شروع ہوجاتا ہے تب انسان کا ہڑمل اللہ کی رضا اور اس کی خوشنودی کے لیے ہوتا ہے نہ کہ اس کی اپنی مرضی وخواہش ہے، کیونکہ عاشق تو معثوق کے ساتھ وصال پاچکا ہوتا ہے اس لیے دوئی کا تصور محال ہے۔

اللہ پاک نے سیدنا غوث الاعظم سے مزید فرمایا کہ جبتم نے ظاہری عشق کوجان لیا پستم پرلازم ہے کہ عشق سے فنا حاصل کرلو کیونکہ عشق عاشق اور معشوق کے در میان تجاب ہے۔ اس سے مراد ہے کہ غیر سے فنا حاصل کرلو کیونکہ ہر غیر عاشق اور معشوق کے در میان تجاب ہے۔ اس سے مراد کہی ہے کہ عاشق اور معشوق کے در میان تجاب ہے۔ اس سے مراد معشوق کے در میان عشق کا جذبہ دوئی کا اظہار ہے۔ ایک عاشق ہے اور دوسرا معشوق ۔ ایک طرف بندہ ہے اور دوسری طرف اللہ۔ اس لیے انسان کے لیے لازم ہے کہ وہ عشق معشوق ۔ ایک طرف بندہ ہے اور دوسری طرف اللہ۔ اس کی ہستی ہی فنا ہوجائے ، وہ خود ہی عشق بن جائے کہ اس کی ہستی ہی فنا ہوجائے ، وہ خود ہی عشق بن جائے کہ اس کی ہستی ہی فنا ہوجائے ، وہ خود ہی عشق بن جائے کہ معشوق کی ذات میں اس قدر فنا ہوجائے کہ اس کی ہستی ہی فنا ہوجائے ، وہ خود ہی شاس اس قدر فنا ہوجائے کہ اس کی ہستی ہی سلطان با سکو رحمتہ اللہ علیہ درسالہ روتی شریف میں فرماتے ہیں ' دخود فاظر خود فنا ظر خود منظور ، خود عشق خود عاشق اور خود ہی معشوق' ۔ دیکھنے شریف میں فرماتے ہیں ' دخود فلز خود فنا ظر خود منظور ، خود عشق خود عاشق اور خود ہی معشوق' ۔ دیکھنے والا بھی وہی ، جود کھائی دے درہا ہے وہ بھی وہی اور جونظر ہے وہ بھی وہی اور جونس کے حسی کے ۔ اللہ پاک نے بھی قرآن میں سے حشق کیا جارہا ہے وہ بھی وہی اور عشق کا جذبہ بھی وہ خود ہی ہے۔ اللہ پاک نے بھی قرآن

﴿ صِبْغَةَ اللهِ وَمَنْ آخسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةُ لَوْ تَعَنُ لَهُ عٰبِدُونَ ٥ (سورة البقره 138) ترجمه: (كهدوجم) الله كرنگ (يس رنگ ك بيس) اوركس كارنگ الله كرنگ سے بهتر ہاور جم تواس كى بندگى كرنے والے بيس \_

عشق کا جذبہ طالب کے اندر بندگی کا احساس پیدا کرتا ہے اور عاشق اپنے ہرقول وفعل کومعشوق

کے رنگ میں رنگ دیتا ہے اور اس قدر معثوق کی ذات میں ڈوب جاتا ہے کہ عاشق ومعثوق مکتا ہوجاتے ہیں جس کے بعدد کیھنے والا بھی وہی اور دکھائی دینے والا بھی۔عاشق بھی وہی اور معثوق بھی وہی۔تاہم اس کے لیے بندگی اور عبودیت شرط ہے۔

عضرت شمس الدین سیالوی فرماتے ہیں کہ شخ بہاؤ الدین زکر تیا اور شخ شہاب الدین الدین خرائی اور شخ شہاب الدین جب ایک جب ایک جگہ بیٹے جاتے تو لوگ دونوں میں تمیز نہ کر سکتے تھے۔ان کا درجۂ اتحاداس قدر بڑھ گیا تھا کہ دونوں کی شکل وصورت بھی ایک ہوگئی تھی۔

حضرت يخى سلطان باھور حمته الله عليه فرماتے ہيں:

اللهُ إِلَّا اللهُ وَمَا عَرَفَ اللهُ إِلَّا اللهُ وَمَا عَرَفَ اللهُ إِلَّا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: الله كوسوائے الله كے كوئى نہيں و كيھ سكتا اور نہ الله كے سواكوئى الله كى معرفت حاصل كرسكتا ہے۔ (سلطان الوهم)

#### 

یعنی عاشق اور معثوق ایک ہوجاتے ہیں۔طالب کے اندراللہ کی ذات جلوہ گر ہوجاتی ہے اور وہی اللہ سے عشق کرتی ہے۔

عاشق ومعثوق کے درمیان پیدا ہونے والے جذبے کو بھی اللہ تعالی نے غیر سے تعبیر فر مایا کہ ہر غیر سے فنا ہو جاؤے شق کے جذبہ سے فنا ہو کرعین عشق بننے کے لیے لازم ہے کہ ہر غیر اللہ سے نجات حاصل کی جائے۔ جب تک انسان علائق سے نجات حاصل نہیں کرے گا وہ فنا نہیں ہوگا۔ ان علائق میں ہروہ چیز شامل ہے جس کے لیے اس کے دل میں ذرہ برابر بھی انسیت موجود ہوتی ہے خواہ وہ اس کی ضرورت کی چیزیں ہول یار شتے۔

امام غزالی رحمته الله علیه فرماتے ہیں:

دنیاوی اسباب میں سے جس شخص کوجس چیز سے خوشی ہوتی ہے اس سے اپناتعلق منقطع کر لے مثلاً جولوگ مال اور جاہ سے خوش ہوتے ہیں وہ مال اور جاہ کی محبت دل سے نکال دیں، جولوگ اپنی خوش بیانی اور وعظ کی تا ثیر سے خوش ہوں وہ اس کا خیال ترک کر دیں، جوریاست و حکومت، عزت اور تلامذہ کی کثرت سے خوش ہوں وہ اپنے دل کوان خواہشات سے خالی کرلیں۔ اگروہ ان چیز وں کے نہ ملنے سے نا راض ہوں یا غمز دہ اور متفکر نظر آئیں تو یہ بچھلو کہ قرآن کریم نے ایسے ہی لوگوں کے بارے میں اعلان کیا ہے:

﴿ وَرَضُوا بِالْحَيْوةِ الدُّنْتِا وَاصْمَا نُوا إِلَهُ السِرة يوس - 7)

ترجمہ: اوروہ ونیاوی زندگی سے خوش ہیں اور اس سے مطمئن ہو گئے ہیں۔

دنیا کے بیاسباب مرید کے حق میں زہر قاتل ہیں۔ (احیاءالعلوم جلدسوم)

جوان تمام اسباب اور علائق سے نجات حاصل کرنے میں کامیاب ہوگیا پس اس نے غیر سے نجات حاصل کر لی۔ چونکہ غیر بی عاشق ومعثوق کے درمیان پردہ ہے پردہ ہٹ جانے سے عشق کامل ہوجائے گا اور عاشق ومعثوق ایک ہوجائیں گے۔ یہی اصل منزل ہے۔

\*\*\*

## ٠﴾ • ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 375 ﴿ 375 اللهِ • ﴿ مِهِ وَشَرَى الْمَهِ فِي اللهِ • ﴿ فَيْ اللهِ • • ﴿ إِنَّهُ • • ﴿ إِنَّ عَلَيْهِ اللَّهُ وَلَيْهُ اللَّهُ أَلَّهُ وَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ إِذَا اَرَدُتَ التَّوْبَةَ فَعَلَيْكَ بِإِخْرَاجِ هَمِّ النَّانُبِ عَنِ التَّوْبَةَ فَعَلَيْكَ بِإِخْرَاجِ هَمِّ النَّانُبِ عَنِ التَّفْسِ ثُمَّ بِإِخْرَاجِ خَطْرَاتِ عَنِ الْقَلْبِ تَصِلُ إِلَىَّ وَ إِلَّا فَأَنْتَ مِنَ الْمُسْتَهُ زِيْنِينَ الْمُسْتَهُ زِيْنِينَ

يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ إِذَا الرَّدْتَ انْ تَلْخُلَ حَرَمِى فَلَا تَلْتَفِتْ بِالْمُلْكِ وَ لَا بِالْمَلْكِ وَ الْمَلْكُ شَيْطَانُ الْعَالِمِ وَ الْمَلْكُوتَ بِالْمَلْكُ شَيْطَانُ الْعَالِمِ وَ الْمَلْكُوتَ شَيْطَانُ الْعَالِمِ وَ الْمَلْكُوتَ شَيْطَانُ الْوَاقِفِ فَمَنْ رَضِي بِوَاحِبِمِنْهَا فَهُو عَنْدِي مِنَ الْمَطْرُودِيْنَ عَنْدِي مِنَ الْمَطْرُودِيْنَ عَنْدِي مِنَ الْمَطْرُودِيْنَ

ترجمہ: ''اےغوث الاعظم ! جبتم نے توبہ کا ارادہ کر لیا توتم پر لازم ہے کہ نفس کے گناہوں کے غم سے نکل آؤ تا کہ مجھ سے ل جاؤورنہ تناہوں کے غم سے نکل آؤ تا کہ مجھ سے ل جاؤورنہ تم مذاق اُڑا نے والوں میں سے ہوگے۔

اے غوث الاعظم ! جبتم نے میرے حرم میں داخل ہونے کا ارادہ کرلیا تو ملک، ملکوت اور جبروت کی طرف متوجہ نہ ہو کیونکہ ملک عالم کا شیطان ہے، ملکوت عارف کا شیطان ہے اور جبروت واقف کا شیطان ہے۔ پس جوان میں سے کسی ایک پر بھی راضی ہوگیاوہ میر بے نز دیک دھتاکار ہے ہوئے لوگوں میں سے ہوگا۔''

شرح: جب انسان کسی گناه یا خلطی یا کسی امر سے توبہ کرتا ہے تو توبہ کی اوّ لین شرط یہی ہوتی ہے کہ وہ گناه یا غلطی یا امر دوبارہ وقوع پذیر نہ ہو۔ اگر بار بار توبہ کرتے ہوئے وہی غلطی یا گناہ دہرایا جائے توالی توبہ باثر اور فضول ہے اور الی توبہ کی اللہ کے نزدیک کوئی اہمیت اور قدر نہیں اور نہ ہی الی توبہ قبول ہوتی ہے۔ توبہ کی قبولیت کی شرط یہی ہے کہ دل میں اس گناہ یا غلطی کو یکسر برا خیال کرتے ہوئے اس کے اعادہ سے قطعاً توبہ کی جائے اور خود سے اور اللہ سے یہ عہد کیا جائے کہ خیال کرتے ہوئے اس کے اعادہ سے قطعاً توبہ کی جائے اور خود سے اور اللہ سے یہ عہد کیا جائے کہ مثل دوبارہ سرز دنہ ہوگا۔

سيدنا شيخ عبدالقادر جيلاني سرالاسرار مين فرماتي بين:

الله تبارك وتعالى فرمايا:

الله يُعِبُ التَّوَّابِينَ وَيُعِبُ الْمُتَطَهِّرِيْنَ ٥ (سورة البقره ـ 222)

ترجمہ: بے شک اللہ تو بہ کرنے والوں اور یا کیز ہ لوگوں سے محبت کرتا ہے۔

جوفض صرف ظاہری گناہوں سے توبہ کرتا ہے وہ (صرف) ظاہری طور پر (توبہ کرنے ہے) اس آیت مبارکہ کے تحت نہیں آتا۔ وہ تائب ہے لیکن توّاب ہر گزنہیں کیونکہ توّاب مبالغہ کا صیغہ ہے جس مراد ہے خواص کی توبہ۔ جوصرف ظاہری گناہوں سے توبہ کرتا ہے وہ ایسے ہے جیسے (کوئی فض) اپنی فصل سے خودرو گھاس کی صرف شاخیں کا ثنا ہولیکن اُن کو جڑسے نہ اکھاڑتا ہو، پس وہ گھاس لازماً دوبارہ پہلے سے بھی زیادہ اگئ ہے۔ اور توّاب یعنی گناہوں اور تمام اخلاقِ ذمیمہ سے توبہ کرنے والے فض کی مثال ایسے ہے جیسے گھاس کو جڑسے اکھاڑ دیا جائے جو بعد میں شاذ و نادر بی اُس نے والے فض کی مثال ایسے ہے جیسے گھاس کو جڑسے اکھاڑ دیا جائے جو بعد میں شاذ و نادر بی اُس نے والے (طالب) کے قلب سے ماسوئی اللہ ہم کرنے والے (طالب) کے قلب سے ماسوئی اللہ ہم چیز کومٹانے کے لیے آلہ ہے کیونکہ جس نے کڑو وے درخت کونہ کا ٹا اُس نے اس (کڑوے درخت) کی جگہ شیریں درخت کونہ پایا۔ پس اے اہلِ بصیرت! اس سے عبرت حاصل کروتا کہ تم فلاح پاؤ کی جگہ شیریں درخت کونہ پایا۔ پس اے اہلِ بصیرت! اس سے عبرت حاصل کروتا کہ تم فلاح پاؤ کورشے مورود (اللہ تعالی) کو حاصل کروتا کہ تم فلاح پاؤ

جس شخص نے غیراللہ سے اعراض کرتے ہوئے اللہ کی طرف رجوع کیا تواس کے متعلق اللہ تعالی فی مناور نے فرمایا کہ اب جبکہ تم ہر چیز کوترک کرتے ہوئے توبہ کر چکے ہوتو اس کی طرف رجوع نہ کرنا اور نفس کے گنا ہوں اور قلب کے خطرات کی فکر سے بھی فکل آؤ۔ تمہاری ہر فکر اور ہر سوچ میرے متعلق ہونی چاہیے۔ کیونکہ اگر بندہ اللہ تعالی کا مشتاق ہوتی جو اللہ تعالی بھی اپنے بندے کا مشتاق ہوتا ہے۔

عضرت داؤد عليه السلام كى روايات مي ہے كه الله تعالى نے ان سے فرمايا اے داؤد! زمين والوں كويد بيغام پہنچادے كه ميں اس شخص كا حبيب موں جو مجھ سے محبت كرے گا اور اس شخص کا ہم نشین ہوں جو میرا ہمنشین ہوگا اور اس کا مونس ہوں جو میر نے ذکر سے مانوس ہوگا اور اس خص کا دوست ہوں جو میر ادوست ہوگا اور اس خص کو پیند کرنے والا ہوں جو مجھے پیند کرنے گا اور اس خص کا دوست ہوں جو میر ادوست ہوگا اور اس خص کو پیند کرنے والا ہوں جو میری اطاعت کرنے گا ۔ جو خص مجھ سے محبت کرتا ہے میں اس کے دل کا حال اچھی طرح جانتا ہوں اور اسے اپنے کیوں کر لیتا ہوں اور اس سے ایسی محبت کرتا ہوں کہ میری خلوق سے کوئی اس پر مقدم نہیں ہوتا جو خص حق کے ساتھ میری جبتو کرتا ہے وہ مجھے پاتا ہے اور جو غیر کا طالب ہوتا ہے وہ مجھے نہیں پاتا ۔ اے زمین والو! تم دنیا کے غرور کا پر دہ چاک کر دواور میری کرامت ، صحبت اور ہم نشینی کی طرف قدم بڑھاؤ ، میرے ساتھ انس کرو میں تبہارے ساتھ انس کروں گا اور تمہاری محبت کی طرف قدم بڑھاؤ ، میرے ساتھ انس کروں گا اور تمہاری موبت کی طرف سبقت کروں گا میں نے اپنے دوستوں کا خمیر اپنے فلیل ابر اہیم ، اپنے کلیم موسیٰ اور اپنے صفی مجھے کے خمیر سے بنایا ہے اور اپنے مشتا قین کے دل اپنے نور سے بیدا کیے جیں اور اپنے جلال سے ان کی پرورش کی ہے۔

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے اپنے کسی دوست پروی نازل فرمائی کہ میرے بعض بندے ایسے ہیں جو مجھ سے محبت کرتے ہیں اور میں ان سے محبت کرتا ہوں۔ وہ میر ااشتیاق رکھتے ہیں اور میں ان کا اشتیاق رکھتا ہوں، وہ میر اذکر کرتے ہیں اور میں ان کا ذکر کرتا ہوں، وہ میر کی طرف دیکھتے ہیں اور میں ان کا ذکر کرتا ہوں، وہ میر کی طرف دیکھتا ہوں، اگرتو ان کی راہ چلا تو میں تجھ سے محبت کروں گا اور اگرتو ان کی راہ چلا تو میں تجھ سے مبتا تو میں تجھ سے ناراض ہوں گا۔ (احیاء العلوم جلد چہارم)

پس لازم یہی ہے کہ اللہ سے ملنے یعنی وصال کے لیے ہر غیر، ہرغم اور ہر فکر سے خلاصی پالی جائے اور اگر انسان ایسانہیں کرے گا تو وہ نداق اُڑانے والوں میں سے ہوگا جس نے اللہ کی محبت کو بھی نداق سمجھ لیا ہے اور تو بہ کو بھی ۔ جو دعویٰ تو کرتا ہے اللہ کی محبت کا، دم بھرتا ہے اللہ سے عشق کا، طلب کرتا ہے تو اس کا دیدار اور قرب لیکن نہ تو غیر سے خلاصی پاتا ہے نہ فنس وقلب کے گنا ہوں سے نجات حاصل کرتا ہے۔ اس لیے جو اللہ سے محبت اور اس سے عشق کا دعویٰ کرے اس کے لیے لازم ہے کہ دہ اس دویٰ میں صادق ثابت ہواور نفس کے گنا ہوں اور قلب کے خطرات سے بھی بغم

ہوجائے اور غیرے خلاصی پاکراللدے ال جائے۔

الله پاک مزیدارشاد فرما تا ہے کہ جب تو نے میرے حرم میں داخل ہونے کا ارادہ کرلیا تو ملک،
ملکوت اور جروت کی طرف متوجہ نہ ہو۔اللہ تعالی کے حرم سے مرادعالم امر ہے کہ عالم خلق کے بینی جروت، ملکوت اور ناسوت سے نکل کرعالم امریعنی عالم لاھوت میں داخل ہو جائے جو کہ انسان کا وطن اصلی ہے۔ وہی جائے قرار ہے اور وہی اصل منزل ہے۔ عالم امر کے بینوں مراتب یعنی لاھوت، یا ھوت اور صاھویت وصدت اور یکائی کے مراتب ہیں اور یہاں کثافت یا دوئی نہیں بلکہ نور الہی ہے۔ جب تک انسان اپنے اصل وطن تک نہ پہنچ گا وہ خطرے کے دوچارر ہے گا کہ یونکہ عالم لاھوت یا عالم یا ھوت تک پنچے بغیر ذات حق سے وصال پانا ناممکن ہے۔ اسی لیے اللہ تعالی نے خبر دار فرما دیا کہ نہ ملک یہ نہ ملکوت اور نہ جروت کی طرف متوجہ ہوکہ وکوئکہ ملک یعنی ناسوت عالم کا شیطان ہے، ملکوت عارف کا شیطان ہے اور جروت واقف کا شیطان ہے۔ اسی حدیثِ قدی کوسیّدناغوث الاعظمؓ نے اپنی تصنیف سر"الاسراری فصل چہارم میں بھی بیان فرمایا ہے۔ اسی حدیثِ قدی کوسیّدناغوث الاعظمؓ نے اپنی تصنیف سر"الاسراری فصل چہارم میں بھی بیان فرمایا ہے۔

عالم ملک سے مراد عالم ناسوت یا عالم اجسام ہے جوٹھوں وجود رکھتا ہے۔اس عالم ملک اور عالم ملک اور عالم ملک سے مراد عالم کا عالم اِس ملکوت کے درمیان جوطور طریق ہیں انہیں شریعت کا نام دیا گیا ہے۔شریعت کے علم کا عالم اِس جہان کے تمام قوانین سے واقف ہوتا ہے پس جب وہ اسی علم کو پڑھنے پڑھانے میں مشغول رہتا ہے تو وہ اللہ تعالی تک نہیں پہنچ یا تا۔وہ اپنے حاصل کر دہ علم سے اللہ کی طرف بڑھنے کی بجائے اس سے اپنے دنیاوی مفادات پورے کرتا ہے۔

عضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنهٔ روایت فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص ان علوم میں سے کوئی علم حاصل کرے جن سے اللہ کی رضامقصود ہوا وراس کا ارادہ یہ ہوکہ دنیا کا پچھ مال مل جائے ایسا شخص قیامت کے روز جنت کی خوشبو تک نہ سونگھ پائے گا۔ (ابوداؤد، ابن ماجہ)

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 379 ﴿ 379 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 379 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة

- اللہ عنۂ فرماتے ہیں ''علما کی سزادل کا مرجانا ہے اوردل کی مزادل کا مرجانا ہے اوردل کی موت بیہ ہے کہ اخردی اعمال کے عوض دنیا طلب کی جائے۔''
- کی ابنِ معاذ رازی فرماتے ہیں ''جب علم وحکمت کے عوض دنیا طلب کی جاتی ہے توعلم کی شوکت باقی نہیں رہتی۔''

پس بی عالم ملک اوراس کاعلم انسان کے لیے شیطان کی مثل رکا وٹ بن جاتے ہیں اوراس کے اندرعلم پر تکبراور مال ودولت کی محبت بیدا کرتے ہیں اوراسے ملک سے نکل کر ملکوت کی طرف ترتی انہیں کرتے ویے کیونکہ شیطان نے بی انسان کوالٹد کی راہ سے رو کئے کی قشم کھائی اورعہد کیا ہے۔ عالم ملک کے بعد عالم ملکوت ہے جہاں تھوس اجسام نہیں بلکہ ان کے مثالی اور لطیف اجسام ہیں۔ اس عالم میں فرشتوں کو ان کے امور تفویض کیے جاتے ہیں اور لورج محفوظ بھی اسی عالم میں موجود ہے۔ اس عالم میں فرشتوں کوان کے امور تفویض کیے جاتے ہیں اور لورج محفوظ بھی اسی عالم میں پینچنے پر عارف کو ملکوتی تو ہیں حاصل ہوجاتی ہیں مثلاً منہ سے نگی بات کا لورا ہو جانا ، کسی یہار کو دَم کر کے تھیک کر دینا وغیرہ ۔ یہ سب رجوعات خلق کا باعث بغتے ہیں۔ انسان خواب میں طرح طرح کے جائبات دیکھتا ہے۔ اسے متنقبل کے احوال یا ماضی کے واقعات معلوم ہوجاتے ہیں۔ عالم خواب میں روح اسی جہان کی سیر کرتی ہے اس کے اجرال یا منبی کے دو اتعات معلوم تو ہیں۔ جگے اور وظیفے کرنے والے بہت سے لوگ ملک کے شیطان سے نجات حاصل کر کے ملکوت میں پہنچ جاتے ہیں لیکن پھر وہ ملکوت کی سیر میں ہی مصروف ہوجاتے ہیں یا پھر رجوعات خلق اور معموف کرا مات کا شیطان سے نجات حاصل کر کے ملکوت میں مشغول رہتے ہیں یا پھر رجوعات خلق اور کشف وکرا مات کا شکار ہوکراللہ کی ذات سے دور ہوجاتے ہیں ایا پھر رجوعات خلق اور کشف وکرا مات کا شکار ہوکراللہ کی ذات سے دور ہوجاتے ہیں۔

ملکوت اور جبروت کے درمیان جوطور طریق جاری ہے وہ طریقت ہے۔ ملکوت سے جبروت تک پہنچنے کے لیے علم طریقت ہے۔ ملکوت میں پہنچنے کے لیے اور اسی میں مشغول رہے تو ملکوت میں پہنچنے دیتا۔ مشغول رہے تو ملکوت عارف کے لیے شیطان کی مثل ہے جواسے جبروت تک نہیں پہنچنے دیتا۔ عالم ملکوت کی انتہا سے عالم جبروت کی ابتدائی حد شروع ہوتی ہے۔ عالم جبروت میں فرشتوں کی عالم ملکوت کی انتہا سے عالم جبروت کی ابتدائی حد شروع ہوتی ہے۔ عالم جبروت میں فرشتوں کی

تخلیق ہوئی اوراسی مقام سے جبرائیل علیہ السلام حق تعالی سے پیغامات وصول کرتے تھے اور انبیا کرام علیم السلام تک وی کی صورت میں نازل فرماتے تھے۔ عالم ارواح بھی اسی عالم کو کہتے ہیں۔ عالم جبروت کی انتہا پرسدرۃ المنتہاں ہے۔ جوطور طریق جبروت اور لاھوت کے درمیان ہے وہ علم حقیقت ہے اور علم حقیقت کا عالم اللہ تعالی کے اسرار سے واقف ہوجا تا ہے۔ جوشخص عالم جبروت میں پہنچ جائے اور عالم ارواح میں ارواح کے امور دیکھنے میں مصروف ہوجائے تو عالم جبروت اسرار اللہ عنے واقف ہوجائے تو عالم مشغول کر لیتا ہے اور عالم امریعنی عالم لاھوت میں داخل نہیں ہونے دیتا۔ (تزلات ستاور شریعت، مشغول کر لیتا ہے اور عالم امریعنی عالم لاھوت میں داخل نہیں ہونے دیتا۔ (تزلات ستاور شریعت، طریقت اور حقیقت کے طور طریق کے متعالی کا بتدا میں ناخل نہیں ہونے دیتا۔ (تزلات ستاور شریعت، طریقت اور حقیقت کے طور طریق کے متعالی کا بتدا میں تفصیلاً تحریکیا جاچا ہے)

فرمایا کہ جس نے ان میں سے کسی بھی عالم کی طرف توجہ کی وہ میر بزویک دھتاکارے ہوئے لوگوں میں سے ہوگا۔ بینی وہ عالم لاھوت میں اللہ کے قرب میں پہنچنے سے محروم رہے گا۔ الہذاایسے شخص کی کیا اہمیت ہوگی جواللہ کے قرب اور وصال کی طلب لیے راستہ چلا ہولیکن راستے میں کسی اور جگہ مشغول ہوکراپنی اصل منزل اور اصل مقصد کو ہی فراموش کر گیا ہو۔ اس سے تو یہی ظاہر ہوتا ہے کہ اس کی طلب ہی صادق نہتی۔

انسان اسی صورت میں ملک، ملکوت اور جبروت کے نظاروں سے بحفاظت نگل سکتا ہے جب کسی سروری قادری مرشد کامل اسمل کے دامن سے دابستہ ہو۔ سروری قادری مرشد کامل وحدت تک پینچ کر اللہ کے ساتھ وصال پاچکا ہوتا ہے اس لیے وہ اس راستہ کے نشیب و فراز سے بخو بی واقف ہوتا ہے اور اسے اللہ تعالی نے مند تلقین وارشاد پر فائز کر کے قوت واختیار بھی عطافر مایا ہوتا ہے تاکہ وہ اللہ کے قرب اور وصال کے طلبگاروں اور عاشقوں کو راوحت کی ہررکا و ف اور ہر عالم کے شیطان سے بچاکر اللہ تک پینچنے میں راہنمائی فرمائے۔ پس جے مرشد کامل اکمل کی صحبت میسر آجائے اور اس کی اللہ کے حضور پہنچنے میں کوئی دشواری نہیں اس کی اللہ کے حضور پہنچنے میں کوئی دشواری نہیں اور نہیں ہوتا ہے۔

#### **☆☆☆☆☆**

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَاغَوْثَ الْاَعْظَمُ الْمُجَاهَدَةُ بَحُرُ مِنْ بَحَادِ الْمُشَاهَدَةِ وَيَتَانُهُ الْوَاقِفُونَ وَمَنْ ارَادَ اللَّاخُولُ فِي بَحُرِ الْمُشَاهَدَةِ فَعَلَيْهِ بِإِخْتِيَارِ الْمُجَاهَدَةِ الْوَاقِفُونَ وَمَنْ ارَادَ اللَّاخُولُ فِي بَحُرِ الْمُشَاهَدَةِ فَعَلَيْهِ بِإِخْتِيَارِ الْمُجَاهَدَة لِاَقَ الْمُجَاهِدَة بِلُو الْمُشَاهَدَةِ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ مَنِ اخْتَارَ لِيَ الْمُجَاهَدَة فَلَا فَلَهُ مُشَاهَدَقِي إِنْ شَاءً أَوْ آبِي يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ مَنْ حَرُمَ عَنْ مُجَاهَدَقِ فَلَا فَلَهُ مُشَاهَدَقِي إِنْ شَاءً أَوْ آبِي يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ لَا بُنَّ لِلطَّالِبِيْنَ مِنَ الْمُجَاهَدِي مِنَ الْمُجَاهَدِي كَمَا لَا بُكُولُ الْمُجَاهَدِينَ عَنَ الْمُجَاهَدِينَ عَنْ الْمُجَاهَدِينَ عَنْ الْمُجَاهَدِينَ عَنْ الْمُجَاهَدِينَ عَنْ الْمُجَاهَدِينَ عَنْ الْمُجَاهَدِينَ كَمَا لَا بُدَّ لِلطَّالِبِيْنَ مِنَ الْمُجَاهَدِينَ كَمَا لَا بُكُولُ اللَّالِبِيْنَ مِنَ الْمُجَاهَدِينَ كَمَا لَا بُكُولُ لَكُولُ الْمُعَلِقِ لَا عَوْثَ الْاَعْظَمُ لَا بُنَّ لِلطَّالِبِيْنَ مِنَ الْمُجَاهَدِينَ كَالِكُولُ لَكُولُ الْمُعَلِقِ لَا عَوْثَ الْاَعْظَمُ لَا بُنَّ لِلطَّالِبِيْنَ مِنَ الْمُجَاهَدِينَ كَمَ الْمُرْفِقِ عَلَى الْمُعَلِينَ عَلَى الْمُعَلِقِ لَا عَوْثَ الْاَعْظُمُ لَا بُنَّ لِلطَّالِبِيْنَ مِنَ الْمُجَاهَدِينَ كَا عَوْثَ الْاعْفِي الْمُعْلِقِ لَلْمُ اللَّالِيلِيْنَ مِنَ الْمُجَاهِدِينَ عَنْ الْمُعْلِقِ لَالْمُ لِلْطُلُولِ الْمُعْلِقِ لِي الْمُعْلِقِ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ الْمُعْلِقُ لَا الْمُعْلِقِ لَا عَوْفَ الْمُعْلِقِ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ الْمُعْلِقِ لِلْمُ لِلْمُ الْمُعْلِقِ لِلْمُ الْمُعْلِينَ فَيْ فَا عَوْفَ الْمُ لِلْمُ لِلْطُلُولِ لِي الْمُعْلِقِ لِلْمُ الْمُعْلِقِ لِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ لِلْمُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ لِلْمُ الْمُعْلِقِ لِلْمُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمِنْلِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ ا

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا ''اے غوث الاعظم 'ا مجاہدہ مشاہدہ کے سمندر میں سے ایک سمندر ہے ہے۔ ہوں میں واقف زندگی بسرکرتے ہیں اور جوکوئی مشاہدہ کے سمندر میں داخل ہونے کا ارادہ کر بے تو اسے چاہیہ ہ اختیار کر بے کیونکہ مجاہدہ مشاہدہ کا مغز ہے۔ اے غوث الاعظم 'اجس نے میر بے لیے جاہدہ اختیار کیا پس اس کے لیے میرامشاہدہ بے خواہ وہ اسے چاہتا ہو یا نہ چاہتا ہو۔ اے غوث الاعظم 'اجومیر بے مجاہدہ سے محروم ہے۔ اس کے لیے میر بے مشاہدہ کی طرف کوئی راہ نہیں۔ اے غوث الاعظم 'اطالبوں کے لیے میر میں مشاہدہ کی طرف کوئی راہ نہیں۔ اسے غوث الاعظم 'اطالبوں کے لیے عاہدہ ایسے ضروری ہے جیسے ان کے لیے میں۔''

شرے: مجاہدہ کالفظ جدوجہد ہے تعبیر ہے۔ انسان مادی جسم میں رہتے ہوئے جوجدوجہداور کوشش اپنے مقصد لینی قرب و وصال الہی کی خاطر کرتا ہے وہ مجاہدہ کہلاتی ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ وَالَّذِينَ مَا هَدُ فِينَا لَهُ مِينَا لَهُ مِينَا لَهُ مِينَا لَهُ مِينَا لَهُ مِينَا لَهُ مُعْدِينَا لَهُ مِينَا لَهُ مُعْدِينَا لَهُ مُعْدَالِ اللَّهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدِينَا لَعُلَا لَهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدَينَا لَهُ مُعْدِينَا لَهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدُينَا لَعْدُينَا لَهُ مُعْدِينَا لَهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدُينَا لَهُ مُعْدُينَا لَعْدُونَا لَعْدُينَا لَعْدُينَا لَهُ مُعْدُينَا لَعْدُينَا لَعْدُونَا لَعْدُونَا لَعْدُينَا لَعْدُونَا لَعْدُونَا لَعْدُينَا لَعْدُونَا لَعْدُونَا

ترجمہ: جولوگ ہماری طرف آنے کی جدوجہد (مجاہدہ) کرتے ہیں ہم اُنہیں راستہ دکھا دیتے ہیں۔ اِس آیت مبارکہ میں مجاہدہ یعنی کوشش کالفظ اللہ تعالی کی ذات کے قرب کے لیے استعال ہوا ہے کہ جولوگ اللہ تعالیٰ کی طرف جانے کی یا اُس کا قرب و وِصال پانے کی کوشش کرتے ہیں انہیں اللہ تعالیٰ راستہ دکھا ویتا ہے یعنی اینا قرب عطا کر ویتا ہے۔

بعض لوگ مجاہدہ سے مراد جہاد لیتے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس آیت مبارکہ میں دشمنانِ اسلام سے جہاد کا تھم دیا ہے جبکہ صوفیا کے نزدیک اس آیت مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنے قرب و وصال کی طرف آنے کا اشارہ کیا ہے اور اُس کے لیے جدو جہد کی ترغیب دلائی ہے۔جیسا کہ ایک مرتبہ جب آقا پاک علیہ الصلوٰ ق والسلام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ساتھ غزوہ تبوک سے واپس تشریف لا رہے ہے تو ق آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ''اب ہم جہا وِ اصغر سے جہا وا کبر کی طرف لوٹ رہے ہیں اللہ علیہ وآلہ وسلم منے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے طرف لوٹ رہے ہیں'۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے

### ٠﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴿ 383 ﴿ 383 الرسالة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشية المراكة المراكة الغوشية المراكة المراكة المراكة المراكة المراكة الغوشية المراكة المراكة المراكة الغوشية المراكة المراكة المراكة المراكة المراكة المراكة المراكة المراكة الغوشية المراكة المر

جهادٍ اكبركيا ہے تو آپ صلى الله عليه وآله وسلم نے ارشا دفر مايا ' دنفس كے خلاف جها ذ' \_ پس مجاہدہ سے مراد اللہ تعالی کی طرف بردھنے کے لیے جدوجہد کرنا ہے۔اس جدوجہد میں پہلے اینے نفس کی شہوات کوشکست دین ہے پھر قلب کا تصفیہ کر کے اسے خطرات سے یاک کرنا ہے اور غیر ماسوی اللہ ہرشے سے نجات ولانی ہے۔ پھر مجاہدہ کو جاری رکھتے ہوئے روح کی بالبیدگی اور ترقی کے لیے اسے قوت فراہم کرنی ہے تا کہ بیاس قدرطافت حاصل کرسکے کہ روحانی سیرکرتے ہوئے زمان ومکان کی حدود و قیود سے آزاد ہوکراللہ کے قرب میں پہنچ جائے۔ پس ایک طالب مولی کا برلجہ مجاہدہ میں گزرتا ہے اوراس جہدِ سلسل کے بعد جا کروہ اللہ کے قرب کا حقدار بنتا ہے۔ مشاہدہ سے مراد ہے کسی شے کواپنی آئکھوں سے دیکھ لینا، یا کسی دوسری حس کے ذریعے اس کا ادراک کرلینا۔ ایمان کاتعلق یقین اوراعتقادے ہے بلکہ دنیا کے ہر مذہب کی بنیا داعتقا داوریقین یرہے۔جس مذہب کی جانب انسان کا اعتقاد ویقین مائل ہودہ اسے ہی اپنالیتا ہے۔ دین اسلام کی ابتداغیب برایمان سے ہے۔مسلمان ہونے کی شرط بیہے کہ اللہ بر،اُس کے فرشتوں،اُس كة تمام رسولول، الحجى يابرى تقدير، روز قيامت اورمرنے كے بعددوباره أشائے جانے پريقين رکھا جائے۔ان تمام امور برایمان اصل میں غیب برایمان ہے کیونکہ ایک مسلمان اپنے عقیدے کے ابتدائی مراحل بران میں سے کسی کوبھی اپنی آنکھوں سے نہیں دیکھ سکتا۔ یا پھرایک بیچے کوشعور کی سیرهی چڑھنے کے بعد ہے ہی ان چیزوں کے متعلق بتایا جا تا ہے۔ان تمام باتوں پراس کا یقین اوراعقادمض سننے کی حد تک ہوتا ہے یعنی جس قدرا ہے اپنے بروں کی بات پریفین ہوتا ہے اس قدراسے ان کی اللہ اور دین کے متعلق بتائی ہوئی باتوں پریفین ہوتا ہے۔ عمر کے ساتھ ساتھ اس كے تجربات اس كے ايمان كومضبوط يا كمزوركرتے جاتے ہيں۔اس كے تجربات سے اسے مشاہدہ حاصل ہوتا ہے۔وہ مشاہدہ کرتا ہے کہ واقعی کوئی دعاؤں کو سننے والا،رزق پہنچانے والا، دل کوسکون عطا كرنے والا،عزت وذلت دينے والا، بلندويست كرنے والاموجود ہے تواس كے ايمان ميں اضافہ ہوتا ہے۔اگر شیطانی وساوس اسے اس مشاہدے سے روکے رکھیں تواس کا ایمان کمزور ہو

جاتا ہے۔ چنانچہ ایمان میں ترقی کی بنیاداگریقین میں ترقی پر ہے تو یقین کا بلا واسط تعلق "مشامدہ" سے ہے۔انسان کی عمومی زندگی میں بھی وہ انہی باتوں پریقین کے انتہائی درجے تک پہنچ سکتا ہے جن کے متعلق اس کا مشاہدہ پختہ ہو یہاں تک کہ متند سے متندسائنسی تحقیق کو بھی قبولیتِ عام حاصل نہیں ہوتی جب تک تجرب اور مشاہدے کے ذریعے لوگ اسے برکھ نہ لیں۔ جب تک مشاہرہ کمزوررہاس وقت تک یفین بھی کمزورر ہتا ہے اور ایمان بھی۔ مشاہدے کی خواہش انسان کی فطرت کا حصہ ہے۔ بچین میں جب ایک بیچے کوزبان سے سی بھی شے کے متعلق سمجھایا جاتا ہے وہ تب تک اسے نہیں مانتا جب تک خود تجربہ اور مشاہدہ نہ کرلے۔ ایک نیچے کولا کھ مجھایا جائے کہ بیآ گ ہے اس کے قریب مت جاؤ جل جاؤ گےلیکن جب تک وہ خود تجربه نه کرلے، دوتین بارواقعتا آگ اسے کسی حد تک نقصان نه پہنچادے وہ اس بات پریقین نہیں کرتا۔ اسی طرح زندگی کے ہرمعالمے کے لیے ہے کہ جس قدرانسان اپنے تجربے اور مشاہدے سے سیکھتا ہے اس قدر زبانی گفتگو سے نہیں سیکھ سکتا۔ دین کا معاملہ بھی بالکل ایسا ہی ہے جب ایک بیچ کواللہ کے متعلق بتایا جاتا ہے تو وہ اللہ کے وجود کے متعلق ہزار سوال کرتا ہے اور ضرور بالضرور جاننا جا ہتا ہے کہ اللہ کیسا ہے؟ پس اللہ کی ذات کا مشاہدہ ایک انہائی فطری خواہش ہے جو بالكل معصوم داول ميں بيدا ہوتى ہالبتہ بروں كى طرف سے اسے بيركه كريخى سے دباديا جاتا ہے "الله كم تعلق ايسے خيالات گناه بيں ۔وه غيب ہے،اسے ديکھانېيں جاسکتا۔"انسان كى الله كى ذات کے مشاہدے کی فطری خواہش کو بچین میں ہی کچل دیاجا تا ہے۔ پھروہ مجھی اینے مشاہدے میں، یقین میں اورا بیان میں ترقی کانہیں سوچتا اورغیب پر ایمان تک ہی محدود رہتا ہے۔حالانکہ اگراہے ترغیب دی جاتی کہ اللہ موجود ہے، وہ ایک ذات ہے جس کا وجود ہر جگہ موجود ہے، اگر ا بمان میں ترقی کرو گے توانشاء اللہ ایک روز اس کا دیدار ومشاہدہ بھی کریاؤگے، پھرخود دیکھے لینا کہ وہ کیسا ہے۔اس طرح اللہ کی ذات کے دیدارومشاہدے کی خواہش وجنتجوجس قدراس کے دل میں بردهتی اتنا ہی وہ ایمان کی طرف مائل رہتا اور دین میں ترقی کی کوشش کرتاحتی کہذات<sup>ہ</sup> تعالی کا

## ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ 385 ﴿ 385 الرسالة الغوشيه ﴾ [ 385 ﴿ عَلَيْكِ اللَّهِ الل

قرب و دیدار ومشاہدہ حاصل کر لیتا لیکن بچین میں ہی انسان کی اللہ کے دیدار ومشاہدے کی خواہش کو کچل دینااس کی دین تق کی تمام راہیں مسدود کر دیتا ہےاوروہ اللہ کو صرف غیب جان کر اس سے دور ہوجا تا ہے۔

قرآنِ كريم ميں الله تعالى حضرت ابراجيم عليه السلام كے واقعہ كے ذريعے اپنے بندول كو مشاہدہ کی ترغیب دیتا ہے۔حضرت ابراجیم علیہ السلام نے اللہ تعالی سے سوال کیا دیت آدنی کیف تُحتى الْمَوْتى ترجمه: "ا عرب المجھ دکھا كەتومرد كس طرح زنده كر عكا" ـ الله تعالى نے فرمايا أوَلَمْ تُوقِين ترجمه: "كيا تحفي يقين بين؟ "حضرت ابراجيم عليه السلام في عض كيا قَالَ بَالى وَلْكِنْ لِينظمَونَ قَلْبِي ترجمه: "كهايقين توج مرحا بتا مول كه مرع دل كواطمينان آجائے" لعنی ایمان تو ہے لیکن صرف علم الیقین کی حد تک اور حضرت ابراہیم علیہ السلام مشاہدہ کے ذریعے اين ايمان كوتقويت دے كرعين اليقين كر مرتبے تك پہنچانا جائے تھے۔ جانتے ہيں كماللد ہرشے پرقادر ہے اور یقیناً مُردوں کودوبارہ زندہ کرنے کی قدرت رکھتا ہے کیکن ان کابیجا نناصرف "علم" ہے۔اس علم میں مشاہدے کوشامل کر کے اپنے قلبی یقین کواطمینان کی حدتک پہنچانا چاہتے ہیں۔اللہ بھی ان کی اس طلب کو جانتا ہے اس لیے ان کے سوال پر ناراض نہیں ہوتا بلکہ انہیں قلبی اطمینان عطا کرنے کے لیے خودمشاہدے سے نواز تا ہے اور فرما تا ہے 'اچھا تو جار پرندے لے کر ا بے ساتھ مانوس کر لے۔ پھران کا ایک ایک ٹکڑا ہر پہاڑ پرر کھ دے پھرانہیں بلا۔وہ تیرے پاس چلے آئیں گے یاؤں سے دوڑتے اور جان لواللہ غالب حکمت والا ہے۔ (سورۃ البقرہ-260) مفسرین بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے چار پرندے لیے مرغ ، مور ، کبوتر اور کوا۔ انہیں بھکم البی ذیح کیا،ان کے برا کھاڑےاور قیمہ کرکےان کے اجزاباہم ملادیئے اوراس مجموعہ کے گئی حصے کیے۔ایک ایک حصد ایک ایک پہاڑ پر رکھ دیا اورسب پرندوں کے سراپنے پاس ركھ ليے۔ پھر فرمایا'' چلے آؤ'' پیفر ماتے ہی بھكم الہی وہ اجزا اُڑے اور ہر جانور كے اجزا عليحدہ علیحدہ ہوکر ترتیب سے جمع ہوئے اور پرندوں کی شکلیں بنا کراسینے یاؤں سے دوڑتے ہوئے حاضر

ہوئے اور اپنے اپنے سرول سے مل کر بعینہ پہلے کی طرح مکمل ہوکر اُڑ گئے۔ بول حضرت ابراہیم علیہ السلام کا ایمان اور یقین اس مشاہدے کی بدولت کامل ترین ہو گیا کیونکہ انہوں نے اپنی آئکھول سے دیکھ لیا کہ اللہ مُردول کو کیسے زندہ کرے گا۔

ای طرح اللہ تعالیٰ حضرت عزیرِ علیہ السلام کی مثال کے ذریعے بھی مشاہد ہے کی اہمیت کو واضح کرتا ہے۔ ''اس (حضرت عزیر ) کی طرح جوگز راا کیے بستی پر جواوندھی پڑی تھی اپنی چھوں پر ، بولا کیونکر اللہ اس کی موت کے بعدا سے زندہ کرے گا۔ تو اللہ نے اسے (حضرت عزیر کو) سوبرس مردہ رکھا اور پھر زندہ کر دیا۔ فرمایا ''تو یہاں کتنا تظہرا'' ، عرض کی دن بھر تظہرا ہوں گایا اس سے پچھ کم ۔ فرمایا ''دنہیں تخصے سوبرس گزر گئے اور اپنے کھانے اور پانی کو دیکھے کہ اب تک بُونہ لایا اور اپنے گدھے کو دیکھ جس کی ہڈیاں تک سلامت ندر ہیں اور یہاں لیے کہ تخصے ہم لوگوں کے واسطے نشانی بنا کیں اور دیکھ ان ہڑیوں کو دیکھے کہ کیسے ہم انہیں اُٹھان ویتے ہیں پھر انہیں گوشت پہنا تے ہیں۔ جب بیہ معاملہ اس (حضرت عزیر ) پر ظاہر ہو گیا تو بولا میں خوب جانتا ہوں کہ اللہ سب پچھ کرسکتا ہے۔ (سورة اس دورے)

حضرت عزیرعلیہ السلام اور حضرت ابراہیم علیہ السلام اللہ کے مقرب ببیوں میں سے تھے۔
ان کے ایمان میں کسی قتم کی کی یا کجی نہ تھی پھر بھی انہوں نے انسان کی فطری طبیعت کے مطابق مشاہدے کی خواہش کی تاکہ ان کا ایمان کا المی تن در ہے کو پہنچ جائے حتی کہ ان کے دل میں اللہ کی قدرت کے متعلق کوئی سوال باقی نہ رہے اور قلب مطمئن ہو جائے۔ اللہ نے بھی ان کی اس فطری خواہش کی بھیل کی ۔مشاہدہ ایمان کا وارث بنا یعنی ان کے ایمان کو آگر بڑھانے والا۔ اسی طرح ایک اور مقام پر اللہ فرما تا ہے ''اسی طرح ہم ابرا ہیم کو آسانوں اور زمین کی سیر کراتے تھے طرح ایک اور مقام پر اللہ فرما تا ہے ''اسی طرح ہم ابرا ہیم کو آسانوں اور زمین کی سیر کراتے تھے تاکہ وہ یقین کرنے والوں میں سے ہوجا کیں'۔ (سورۃ الانعام ۔ 75)

بنانے کا طریقہ بیہ بتایا کہ ایمانی حقائق کومشاہدے کے دریعے پختہ کرلیا جائے۔ ایمان کی تکمیل اس

میں ہے کہ اسے مشاہرہ اور مجاہرہ سے تصدیق حاصل ہوجائے۔ یعنی پر کھنا شرط ہے۔ اس پر کھنے اور تجر بہر کرنے اور حق الیقین کے ساتھ اس چیز سے متعلق آگاہی حاصل کرنے کا نام جدوجہد یا مجاہرہ ہے۔ پس مجاہرہ مشاہرہ کا سبب بنتا ہے اور یہی ایمان کی مضبوطی اور یقین کی کاملیت اور پختگی کی بنیا دہے اس کے متعلق اللہ تعالی نے ارشا دفر مایا کہ مجاہرہ مشاہرہ کے سمندر وں میں سے ایک سمندر ہے۔ اس میں واقف زندگی بسر کرتے ہیں۔ اس سے مراد بیہ کہ اللہ تعالی کی ذات کے طالب جب معرفت وقر بحق کے لیے اپنے روحانی وباطنی سفر کا آغاز کرتے ہیں تو ان کے لیے اور لین کام تو مرشد کا مل کا کوست مبارک تھا منا ہے اور دوسرا کام مجاہرہ کی راہ اختیار کرنا ہے۔ ایک صادق طالب مولی جہر سلسل اور مجاہرہ کو اپنی زندگی کا حصہ بنالیتا ہے اور ہمہ وقت اللہ کا قرب پانے کے لیے کوشش میں معروف رہتا ہے۔ اس راہ میں وہ اپنی خواہشات اور آرز و کی نفی کرتا ہے، اپنے جسم کو اس کی لذات سے محروم رکھتا ہے، نفس کی شہوات کے فلہ کو مجاہدہ کے ذریعے اعتدال پر لاتا ہے، قلب کے تصفیہ کے لیے مصروف میں رہتا ہے بس جہر مسلسل اس کی زندگی کا معمول بن جاتا ہے، تو بہ بے کوکہ ان کا مطلوب اللہ کی ذات ہے۔

حضرت دا تا مجنج بخش رحمته الله عليه فرماتي بين:

ا جہت سے مشائخ مجاہدہ کے تق میں ہونے کے باوجود بیفرماتے ہیں کہ وصال حق کے لیے کوئی علت وسبب (لیعنی مجاہدہ) نہیں ہے جو بھی واصل ہوتا ہے وہ فضلِ الہٰی سے ہوتا ہے۔ فضل کے مقابلے میں بندے کے افعال (مجاہدہ) کی کیا حقیقت۔۔۔ مجاہدہ تو تزکیر نفس کے لیے ہوتا ہے نہ کہ قرب حق کے لیے۔ اور مجاہدہ کی طرف رجوع ہونا بندے کی طرف سے اور مشاہدہ کے ہوتا احوال اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہیں اس لیے مجاہدہ مشاہدے کا سبب نہیں ہے۔ اِس کا جواب قرآنِ باک کی ہے آیت مبارکہ ہے جس میں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے ''جولوگ ہماری طرف آنے کی کوشش کرتے ہیں ہم اُنہیں اپنی طرف آنے کا راستہ دکھا دیتے ہیں' (العکبوت۔69)۔اللہ تعالیٰ کی راہ میں کوشش مجاہدہ ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ کا اپنی طرف آنے کا راستہ دکھا نامشاہدہ ہے اور مشاہدہ حق

الیقین پر وینچنے کے لیے لازم ہے۔ یعنی مشاہدہ کے لیے کوئی نہ کوئی سبب ہونا ضروری ہے جیسے دنیوی یا اخروی ہر تھم یا کام کے پیچھے کوئی نہ کوئی سبب ہوتا ہے تو اگر سبب (علت) کوہی ختم کر دیا جائے تو قرآن وسنت کے تمام احکامات باطل قرار پاتے ہیں (کیونکہ وہ بغیر کی سبب کے نہیں) لہذا ہے ماننا کہ مجاہدہ داوج ق میں ضروری نہیں ، غلط ہے۔ (کشف الجوب)

جب طالب کثرت سے نفس کے خلاف چلنا ہے تو اُس کے نفس کی سرکشی ختم ہوتی چلی جاتی ہے اور آئینهٔ دل (باطن) صاف اور پاکیزہ ہوتا جاتا ہے جس کے سبب اُس کے لیے مشاہدہ کا دروازہ کھلتا ہے جس میں وہ انوارو تجلیات حق تعالیٰ سے لطف اندوز ہوکر مشاہدہ حق تعالیٰ میں غرق رہتا ہے۔ حضرت واتا گئے بخش رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

پالیا" اور دوسراقول ہے"جس نے پایا وہ طالب ہوا" یعنی ایک مجاہدہ کرتا ہےتا کہ مشاہدہ کرے اور ایک مشاہدہ کرتا ہےتا کہ مجاہدہ کرے'۔ اور آپ رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں" قرب الہی اور مشاہدہ کت کے لیے ضروری ہے کہ دل دنیا کی محبت سے پاک صاف ہو (جو کہ مجاہدہ سے ہی ممکن ہے)'' (کشف الحجوب)

آپ کے فرمان کا مطلب ہیہ کہ پچھ لوگ پہلے مجاہدہ کرتے ہیں پھروہ اس قابل ہوتے ہیں کہ انہیں مشاہدہ ہواور پچھ لوگ پہلے فضل اور عنایتِ اللّٰہی ہے مشاہدہ کرتے ہیں جو کہ ان کے اندر مجاہدہ کی طلب کو پیدا کرتا ہے۔ دونوں صورتوں میں اللّٰہ تعالیٰ کے قرب کے لیے مجاہدہ ضروری ہے اب عیامیہ مضابدہ کے بعد اس کے قرب میں ترقی کے لیے مجاہدہ کرنے کے بعد اس کے قرب میں ترقی کے لیے مجاہدہ کرے میں اللّٰہ کے فضل ہے اس کا مشاہدہ کرنے کے بعد اس کے قرب میں ترقی کے لیے مجاہدہ کرے اس کے دیدار وقرب کے متعلق جان کراہے حاصل کرنے کے لیے مجاہدہ کرے۔ لیہذا جو شخص بھی اللّٰہ کے قرب کے لیے مجاہدہ کرتا ہے اسے ضرور اللّٰہ تعالیٰ کا مشاہدہ نصیب ہوجا تا لہٰذا جو شخص بھی اللّٰہ کے قرب کے لیے مجاہدہ کرتا ہے اسے ضرور اللّٰہ تعالیٰ کا مشاہدہ نصیب ہوجا تا ہے۔ حضرت تنی سلطان ہا مقور جمتہ اللّٰہ علیہ مشاہدہ کے متعلق فرماتے ہیں:

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ 389 ﴿ 389 الرسالة الغوشيه ﴾ [ 389 ﴿ عَلَيْهِ ٤٠ ﴿ إِنَّهِ ٤٠ ﴿ إِنَّهِ ٤٠ الرسالة الغوشيه

مشرف ہوکر تجلیات نور ذات کے مشاہدہ میں اس شان سے غرق ہوتا ہے کہ اگراُ سے ملک سلیمان کی بادشاہی بھی پیش کی جائے تو اسے ہرگز قبول نہ کرے کہ دہ باطن کا مرد ہوتا ہے۔ (کلیدالتوحید کلاں)

- طلب مولی رکھنے والا طالب علم راہ معرفت میں اس وقت تک صاحب تحقیق طالب مولی نہیں ہوسکتا جب تک تحقیق طالب مولی نہیں ہوسکتا جب تک حقیقت واسرار الہی کے مشاہدے کا امتحان پاس نہیں کر لیتا اور جب وہ ایسا کر لیتا ہے اور راہ باطن کوصاف طور پر دیکھ لیتا ہے توسب سے اعلی واولی بن جاتا ہے۔ (محک الفقر کلا)
- ار مرشد کامل کی خوراک مجاہدہ اور نیندمشاہدہ ہوتی ہے۔ وہ ایک ہی دم میں ہزاراں ہزار اللہ مخامات و تجلیات ذات کا علیحدہ علیحدہ مشاہدہ کرتا ہے۔ (کلیدالتوحید کلاں)
- الله برفائز ہواور عارف بقاباللہ اسے کہتے ہیں جومعرفت میں مقامِ فنافی الله برفائز ہواور عارف بقاباللہ اسے کہتے ہیں جونورر بو بیت کے مشاہدے میں غرق ہو۔ (کلیدالتوحید کلاں)

جولوگ اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف بڑھنے کی کوشش ہی نہیں کرتے اور نہ بی اس کے قرب کی طلب رکھتے ہوئے جاہدہ کی راہ اختیار کرتے ہیں تو ان لوگوں کے لیے اللہ تعالیٰ کے دیدارومشاہدہ کی راہ نہیں کھلتی بلکہ وہ اللہ تعالیٰ سے بیشار جابات میں ہوتے ہیں جبکہ اللہ تعالیٰ نے بجاہدہ کی اہمیت پر ذور دیتے ہوئے فرمایا کہ طالبوں کے لیے بجاہدہ ایسے ضرور کی ہے جیسے میں لیہ تعالیٰ کی ذات تو وہ ہے جو ازل سے بھی پہلے موجود تھی اور ابد کے بعد بھی موجود رہے گی۔ اللہ تعالیٰ کا نور تو ہر شے میں موجود ہواور ہر خلوق کی حیات و بقا کی ضانت بھی ۔اگر وہ نور اس میں نہ ہوتو اس شے کا وجود میں نہ ہو۔ لہذا جس طرح اللہ تعالیٰ کے نور اور اس کی ذات نے اس کا ننات کو قائم و بر قر ادر کھا ہوا ہے اس طرح قرب حق کی طرف سفر کرنے والوں اور اللہ تعالیٰ کا مشاہدہ ودیدار کرنے والوں کے لیے بجاہدہ اسی قدر ضرور کی ہے بلکہ بے عدا ہمیت کا حامل ہے۔

 $\Delta \Delta \Delta \Delta \Delta \Delta$ 

يَاغَوْثَ الْاَعْظَمُ اَفْضَلُ الْعِبَادِ وَآحِبُ الْعِبَادِ اِلْمَّالَّذِي كَانَ لَهُ وَالِلَّ وَكُلُ وَ قَلْبُهُ فَارِغٌ عَنْهُمَا فَلَوْ مَاتَ لَهُ الْوَالِلُ فَلَيْسَ لَهُ الْحُزُنُ بِمَوْتِ الْوَالِدِ وَلَوْ مَاتَ لَهُ الْوَالِدِ وَلَوْ مَاتَ لَهُ الْوَالِدِ وَلَوْ مَاتَ لَهُ الْعَبْلُ الْوَالِدِ وَلَوْ مَاتَ لَهُ الْعَبْلُ الْوَالِدِ وَلَوْ مَاتَ لَهُ الْعَبْلُ الْوَالِدِ وَلَا وَلَدِ وَلَا وَلَدِ وَلَا وَلَدُ يَكُنُ لَّهُ كُفُوا الْمَرْتَبَةَ وَ الْمَنْزِلَةَ فَهُوَ عِنْدِي لِلا وَالِدٍ وَلا وَلَدٍ وَلَد يَكُنُ لَّهُ كُفُوا الْمَرْتَبَةَ وَ الْمَنْزِلَةَ فَهُو عِنْدِي لِلا وَالِدٍ وَلا وَلَدٍ وَلَد يَكُنُ لَهُ كُفُوا الْمَرْتَبَة وَ الْمَنْزِلَة فَهُو عِنْدِي لِلا وَالِدٍ وَلا وَلَدٍ وَلَد يَكُنُ لَّهُ كُفُوا

يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ مَنْ يَنُقُ فَنَا ۗ الْوَالِدِ مِمُحَبَّتِي وَفَنَا ۗ الْوَلَدِ مِمُوَدَّيْ لَمُ يَجِدُ لَنَّةَ الْوَحُدَائِيَّةِ وَالْفَرُ دَائِيَّةِ

ترجمہ: ''اےغوث الاعظام ابندوں میں سے افضل اور محبوب بندہ وہی ہے جس کا والد بھی ہواوراولا دبھی کیکن اس کا قلب ان دونوں سے فارغ ہو۔ پس اگراس کا باپ فوت ہوجائے تواسے اپنے والدی موت کا ہر گز دکھند ہوا در اگراس کی اولا دمرجائے تو اس کواولا دکی موت کاغم نہ ہو۔ پس جب بندہ اس مرتبہ ومنزل پر پہنچ جائے تو میرے نز دیک وہ بغیر والداوراولا دے ہوگا اور کوئی اس کی برابری کرنے والا نہ ہوگا۔ اے غوث الاعظم اجس نے میری محبت میں والد کے فنا ہونے اور میری مودّت میں اولا د کے فنا ہونے کا مزہ نہ چکھا تو وہ وحدانیت اور فردانیت کی لذت نہیں یا سکتا۔ شرح: انسان کوساجی حیوان (Social Animal) کہتے ہیں کہ اس دنیا میں وہ بہت سے رشتوں میں بندھا ہوتا ہے جبیبا کہ ماں باپ کا رشتہ، بہن بھائی کا رشتہ، اولا دکا رشتہ، میاں بیوی کا رشتہ، دیگر دوست احباب اورعزیز وا قارب، سسرالی رشتے دار، ہمسائے وغیرہ۔ان میں سے جو رشتہ پاتعلق سب سے مضبوط اور سب سے قیمتی ہوتا ہے وہ ماں باپ اور اولا د کا رشتہ ہوتا ہے۔ انسان کوسب سے زیادہ محبت اینے باپ یا اولا دسے ہوتی ہے اور دہ ان کی خوشی کے لیے اپنی خوشی بھی قربان کردیتا ہے۔ تاہم اللہ تعالی نے سیّدناغوث الاعظم میں کے میرے نزدیک سب

ہے افضل اور محبوب وہی ہے جس کا والد بھی ہوا وراولا دبھی لیکن اس کے دل میں ان دونوں کی ذرہ برابر محبت نه موجبيها كه حضور عليه الصلوة والسلام نے بھى ارشاد فرمايا "تبهارا ايمان تب تك كامل نہیں ہوسکتا جب تک میں تمہیں تمہاری جان، مال اور اولاد سے عزیز نہیں ہو جاتا" (صحح بخاری۔15)\_مطلب اگرانسان اینے ایمان کے درجہ اور مضبوطی کو جانچنا جا ہے تو وہ غور وفکر کرکے یہ جان سکتا ہے کہاس کے دل میں سب سے زیادہ محبت کس کی ہے، اللہ اوراس کے رسول کی یا اینے والداوراولا دی ۔اللہ نے ہی انسان کو والدین اوراولا دکی نعت سے نوازااس لیے اس کاحق والدین اوراولا دے زیادہ ہے۔ اللہ تعالی نے بھی اس شخص کوسب سے افضل قرار دیا جو والداور اولا د کے ہوتے ہوئے بھی ان دونوں کی محبت سے فارغ ہوکرا پناایمان کامل اور پختہ کر چکا ہو۔ اگراس کا والدفوت ہوجائے تو اسے ان کی موت کا دکھ نہ ہو۔ کیونکہ وہ جانتا ہے کہ کوئی بھی چیزیا تعلق ورشتہ باتی رہنے والانہیں۔ ہرشے نے فنا ہوجانا ہے۔ باتی رہنے والی کوئی محبت یا رشتہ اگر ہے تو وہ اللہ تعالی سے محبت کا رشتہ ہے کیونکہ اللہ تعالی کی ذات ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گی۔نہ اس کے لیے زوال ہے اور نہ فنا۔ اس طرح اس سے کی جانے والی محبت بھی لا زوال اور غیر فانی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ سے محبت کرنے والے شخص کواینے والد کی موت کا بھی د کھنہیں ہوتا بلکہ وہ اسے اللہ کی رضا سمجھتا ہے۔ اسی طرح اگر اس کی اولا دفوت ہوجائے تو بھی اسے کوئی غمنہیں ہوتا۔ شیخ فریدالدین عطار رحمته الله علیه فرماتے ہیں کہ حضرت فضیل بن عیاض رحمته الله علیہ کے لبوں پرتمیں سال تک تبسم نہ آیالیکن جب ان کا بیٹا فوت ہو گیا تولوگوں نے خلاف معمول ان کوتبسم فرماتے دیکھا۔ یو چھا کہاہے شیخ! بیسم کرنے کا کونساموقع ہے؟ فرمایا! مجھے یقین ہے کہ ت تعالی میرے بیٹے کی موت میں راضی تھااس لیے میں نے بھی رضائے الہی کی خاطر تبسم کیا۔ جواس کی خوشی وہی میری خوشی۔

اولا دہمی اللہ کی عطا اور اس کا مال ہے۔ وہ جب چاہے اسے انسان سے واپس بھی لے سکتا ہے۔ جن کا ایمان پختہیں ہوتایا جن کے دلوں میں اللہ کی محبت سے زیادہ اولا دکی محبت غالب ہوتی ہے

وہ اولا دکی موت پردکھی اور خمگین ہوکر آہ وزاری کرتے ہیں اورافسر دگی کے اس عالم میں اللہ تعالیٰ سے شکوہ بھی کر بیٹھتے ہیں۔اس کے برعکس اللہ تعالیٰ نے اس شخص کو اپنا پسندیدہ قر اردیا جس کو اولا د کی موت کا بھی غم نہ ہو بلکہ وہ اس میں بھی اللہ کی رضا کا متلاثی ہواور اللہ کی خوشی اور رضا میں راضی ہو۔

حضرت سخى سلطان باھور حمت الله عليه فرماتے ہيں:

فرزند بنده ایست خدا را غمش مخور تو کیستی که به ز خدا بنده پردری

ترجمہ: تیرابیٹااللہ کا بندہ ہے، تو اس کاغم نہ کر۔ تیری کیا حیثیت کہ خدا ہے بہتر بندہ پروری کرسکے! (نورالہدیٰ کلاں)

جوانسان والداوراولا دی محبت سے فارغ ہوجائے تولاز آدیگررشتہ داروں اورعزیز وا قارب اور دوست احباب کی محبت سے بھی فارغ ہوگا کیونکہ سب سے عزیز تر رشتہ تو اولا داور والد کا تھا۔ جب انسان نے ان دونوں کی محبت سے آزادی حاصل کر کے اپنے ایمان کوکائل اور پختہ کر لیا اس کے لیے دوسر کے سی رشتے کی کیا اہمیت اور محبت رہ جاتی ہے! ایسا شخص اللہ کی محبت کے ملاوہ دیگر ہر محبت سے آزاد ہوتا ہے۔ ہر رشتے کے ہوتے ہوئے بھی وہ تنہا ہوتا ہے۔ اس لیے تو حضور علیہ الصلاق والسلام نے حضرت الوذ رغفار ٹی کو فیصوت کی 'اے ابوذ ر! اللہ پاک آسانوں میں تنہا ہے تم زمین پر تنہا ہو جاؤ۔'' (عین الفقر ، محکم الفقر ا، ملیدالتوحید کلاں) اس سے مراد خلوت نینی اور را ہبانیت ہرگر نہیں بلکہ اس سے مراد خلوت نینی اور را ہبانیت کی نزد یک افضل اور محبوب ہوار اللہ کی بارگاہ میں اس کی مثل کوئی دوسر آنہیں۔ اس لیے اللہ تعالیٰ کے نزد کیک افضل اور محبوب ہوار اللہ کی بارگاہ میں اس کی مثل کوئی دوسر آنہیں۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جس نے میری محبت میں اپنی اولاد نیت کی لذت نہیں پاسکتا۔ مود ت سے مراد گہر آقلی تعلق ، فرمایا کہ جس نے میری وصفہ وحدانیت اور فردانیت کی لذت نہیں پاسکتا۔ مود ت سے مراد گہر آقلی تعلق ، یا گہری ومضوط دوتی کا رشتہ ہے۔ اللہ سے اپنے گہر نے تعلق کی بناپرا گر کوئی قبلی طور پر

# ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ 393 ﴿ 393 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [ 393 ﴿ ] الرسالة الغوشيه المرابع الغرابية الغوشيه المرابع الغرابية الغوشية المرابع الغرابية الغوشية المرابع الغرابية الغرابية الغرابع المرابع الغرابية ا

ا پنی اولاد کی محبت سے نجات حاصل نہیں کرتا یا اللہ کی محبت میں اپنے والد کی محبت کوفراموش کر کے اس سے خلاصی نہیں پالیتا تو اس کا مطلب ہے کہ وہ تنہا نہیں ہے۔اس کے ساتھ دیگر فانی و مادی چیز وں کی محبت ہے۔اگر وہ تنہا نہیں ہوگا تو مقام وحدانیت تک رسائی کیسے حاصل کرے گا اور فردانیت کی اس لذت کو کیسے محسوس کرے گا۔

الله وحدهٔ لاشریک ہے جواس سے محبت کا دعویٰ کرے وہ کسی اور کواس کی محبت میں شریک نہیں کر سکتا ورنہ مشرک اور دعویٰ جھوٹ ہوگا۔سورۃ الاحزاب میں اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ (سورة الاحزاب-4)

ترجمہ:اللدنے کسی آوی کے لیے اس کے پہلومیں دودل نہیں بنائے۔

یعنی اس دل میں یا تو اللہ کی محبت رہ سکتی ہے یا مخلوق کی۔ وحدا نیت اور فردا نیت کے حصول کے لیے انسان کے لیے تجرید و تفرید کے مراتب ہے گزر نالازم ہے۔

تجریدیہ ہے کہ طالب ہرایک مقام سے نکل کر تنہا ہو گیا، نفس و شیطان سے اس نے خلاصی پائی۔ مقام حضور ہمیشہ اس کے مدنظر رہتا ہے۔ اس سے مرادیبی ہے کہ انسان نفس و شیطان کے چنگل سے بھی نکل گیا ہوا ورمقام ومرتبہ کی خواہش سے بھی آزاد ہو گیا ہوا وردیگر ہر محبت سے بھی نجات پالی ہوا۔
لی ہوا وراس کی طلب محض حق تعالی ہو۔

تفرید بیہ ہے کہ طالب فرد ہو۔ بظاہر شب در دوز عام لوگوں کی طرح رہتا بستا ہوا در ان سے تعلقات رکھتا ہوئینی عام انسانوں کی طرح زندگی بسر کرتا ہوئیکن در حقیقت وہ مقام فردیت اور ربوبیت میں غرق ہو ۔ یعنی اپنے نفس اور اپنی ہستی سے منسلک ہر شے سے قلبی طور پر آزاد ہو گیا ہو۔ پس جو شخص مقام فردانیت میں پہنچ کر اللہ واحد کی ذات کے ساتھ وصال پر کرخود یکنا ہو گیا ہو وہی اس لذت کو چکے سکتا ہے نہ کہ وہ جو والداور اولا دکی محبت میں گرفتار ہو۔





يَاغُوْكَ الْأَعْظَمُ إِذَا ارَدُت آنَ تَنْظُرَ إِلَى فِي هَالٍ فَاخْتَرُ قَلْبًا حَزِيْنًا فَارِغًا عَنْ مَا سَوَائِيْ

ترجمہ: "اے غوث الاعظم ! اگر تو مجھے کسی مقام پر دیکھنے کا ارادہ کرے تو ایسا قلب اختیار کرجو در دمند ہوا در میرے ماسوی سے فارغ ہو۔ "

شرح: الله تعالی کی ذات ہر جگہ موجود ہے۔ ظاہر و باطن میں کوئی مقام یا جگہ الی نہیں جہاں الله تعالی کی ذات موجود نہ ہو۔ ہر جاندار، ہر بے جان شے میں اسی کا نوراوراس کا جلوہ ہے۔ لیکن الله تعالی کی ذات موجود نہ ہو۔ ہر جاندار، ہر بے جان شے میں اسی کا نوراوراس کا جلوہ ہے۔ لیکن الله تعالی نے تشعیباً فرمایا کہ اگر کسی محل لیعنی کسی مخصوص جگہ میں دیکھنے کا ارادہ کروتو ایسا قلب اختیار کرو جودردمند ہوا در میر سے ماسوی سے فارغ ہو۔ یعنی شرط یہ ہے کہ دردمند قلب کا حامل شخص ہی الله تعالیٰ کو کسی کی ومقام میں دیکھ سکتا ہے۔

' دردئے متعلق میرے مرشد کامل اکمل سلطان العاشقین حضرت بخی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدخلله الاقدس اپنی تصنیف مبارکهٔ مثمس الفقرا' میں فر ماتے ہیں :

عاشق کی اس کیفیت کا نام ہے جوشوق دیدار میں اس قدر بردھ جائے کہ اس کی برداشت سے باہر ہو جائے کہ اس کی برداشت سے باہر ہو جائے۔اس حالت میں طالب پر بیقراری طاری رہتی ہے اور وہ کسی شے سے سکون نہیں یا تااس لیے عاشق کودردمند بھی کہا جاتا ہے۔(سمس الفقرا)

لہذا در دمند قلب سے مرادابیادل ہے جواللہ تعالی سے ملاقات کے اشتیاق میں ہروقت بیقرار رہتا ہو۔ اللہ تعالی کی یاد میں ہے حد شکت ہو چکا ہو۔ اللہ تعالی ایسے در دمندوں کے قریب بھی ہوتا ہے جیسا کہ حدیثِ قدی میں ارشادِ باری تعالی ہے:

المومنين حضرت عائشه صديقه في روايت كرتى بين:

کم کان دسُولُ الله صلی الله علیه و آله و سلّم دائی فکراورطویل حزن میں رہتے ہے۔ ترجہ: حضرت مجدرسول الله صلی الله علیه و آله و سلم دائی فکراورطویل حزن میں رہتے ہے۔ دائی فکر میں رہنے سے مرادیہ ہے کہ حضرت محدرسول الله صلی الله علیه و آله و سلم بمیشه الله تعالیٰ کے مشاہدہ میں رہنے اور کسی لحہ بھی مشاہدہ بخل حق تعالیٰ سے بازندر ہے تھے اور آپ صلی الله علیه و آله و سلم کا ول زیادہ ترجزن کی حالت میں رہنا تھا یعنی آپ صلی الله علیه و آله و سلم برلحہ در و عشق و محبت اور شعلیا اشتیاق میں مبتلار ہے ۔ آپ صلی الله علیه و آله و سلم نے دونوں جہانوں سے بیزار ہوکر فرمایا اور شعلیا اشتیاق میں مبتلار ہے ۔ آپ صلی الله علیه و آله و سلم نے دونوں جہانوں سے بیزار ہوکر فرمایا در دکی عطا حیث نے سے اور دین دیندار کے لیے ، میرے لیے تیرے چیر دینے والے در دکی عطا ہے '۔ (سلطان الوہم)

اے جانِ عزیز! طریقت کی انتہا کو پہنچنے والے طالبِ مولی کے دل میں مشاہدہ حق تعالیٰ کے بعد بے انتہا شوق واشتیاق کا بحرِ تلاحم ہردم ٹھا ٹھیں مارنے لگتا ہے۔ اس بے کنار دریائے عشق سے در دِیار کا ایک شعلہ بھڑ کتا ہے جسے مقام درد کہتے ہیں اور بیراہ طریقت کے انتہائی مقامات میں سے ایک ہے۔ (سلطان الوحم)

دردمند قلوب ہمہوفت اللہ تعالیٰ کی یاد میں تڑ ہے ہیں اور ماسوئی اللہ ہر دوسری محبت سے نجات یا چکے ہوتے ہیں اسی لیے انہی قلوب میں اللہ تعالیٰ کے جلوے ہو بدا ہوتے ہیں۔حضرت عمر رضی اللہ عندؤ فر ماتے ہیں:

ا رَأَى قَلْبِي رَبِيْ بِنُورِ رَبِيْ

ترجمہ: میں نے اپنے قلب میں اپنے رب کونو رِر بی کے واسطہ سے دیکھا۔

اس فرمان میں اللہ تعالیٰ کو کل یعنی قلب میں دیکھنا ثابت ہے۔ یعنی حضرت عمر رضی اللہ عنهٔ نے اپنے قلب میں اللہ کی ذات کواس کے نور کے واسطہ سے دیکھا۔ حضرت عمر فاروق وہ ستی ہیں جن کے بارے میں حضورعلیہ الصلوٰ قوالسلام نے فرمایا کہ میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر ہوتا تو عمر ہوتا کی میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر مضی اللہ عنهٔ اپنے نفس کا سخت محاسبہ فرماتے متے حتی کہ شیطان بھی بعد کوئی نبی نہیں۔ حضرت عمر رضی اللہ عنهٔ اپنے نفس کا سخت محاسبہ فرماتے متے حتی کہ شیطان بھی

انهيس د مكه كرراسته بدل لياكرتا تقا\_

حضورعليه الصلوة والسلام نے ارشا دفر مايا:

اَيْتُ رَبِّيْ عَلَى صُوْرَةِ شَبَابِ آمُرَدَ 🖈

ترجمه: میں نے اپنے رب کو بےریش نوجوان کی صورت میں ویکھا۔

مندرجه بالاحدیث میں حضورعلیہ الصلوٰۃ والسلام نے تمثیل بیان فرمائی کہ میں نے بےریش نوجوان کی صورت میں دیکھا پس بیجی اللہ یاک کوسی محل میں دیکھنا ثابت کرتا ہے۔

اس کیے ایسا قلب جوت تعالیٰ سے ملاقات کا شوق رکھتا ہواوراسی در دمیں ہمہ وفت تڑ پتا ہواور وہ غیر ماسویٰ اللہ سے نجات بھی حاصل کر چکا ہو پس وہی قلب اللہ تعالیٰ کی ذات کا دیدار کروا تا ہے۔
اسی لیے قلبِ مومن کواللہ کاعرش قرار دیا گیا اور یہی وہ آئینہ ہے جس میں جلوہ حق وکھائی دیتا ہے۔
مدید ہدید ہد

فَقُلْتُ وَمَا عِلْمُ الْعِلْمِ قَالَ لِي يَا غَوْثَ الْاعْظَمْ عِلْمُ الْعِلْمِ هُوَ الْجَهْلُ عَن الْعِلْمِ

ترجمہ: پس میں نے پوچھا''علم العلم کیا ہے؟'' فرمایا''اے غوث الاعظم ! علم العلم العلم

شرح: علم سے مراد ہے جاننا، آگا،ی، واقفیت، ادراک، پیچان، معرفت۔ اگرکوئی کام کرنا ہویا کسی راستہ پرسفر کرنا ہوتو پہلے اس کام یا راستہ کے متعلق کمل آگا،ی بہت ضروری ہے۔ اگرانسان کسی سفر کا ارادہ کرے اور اس کو معلوم ہی نہ ہو کہ اس کی منزل تک جانے والا راستہ کونسا ہے اور اس راستے میں کیا کیا مشکلات اور مسائل در پیش ہو سکتے ہیں تو وہ انسان اپنی منزل پر کیسے پہنچے گا۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کی ذات تک پہنچے یا اس کی معرفت اور قرب حاصل کرنے کے لیے علم بہت ضروری ہے کیونکہ جب انسان اللہ تعالیٰ کی ذات کو یانے کے لیے فکاتا ہے تو اسے لاز آمیملم ہونا چاہے کہ

كونسا راسته اسے الله تعالیٰ تک پہنچائے گا اور جوعلم کے بغیراس راستہ پر چلنے كا ارادہ كرتا ہے تو وہ مراه بوجا تا ہے۔حضرت تنی سلطان باهورحت الله عليه فرماتے ہيں:

اضح رہے کہ جو مخص فقر پر قدم رکھتا ہے اس کے لیے ضروری ہے کہ پہلے اپنے آپ کوعلم ظاہری وباطنی میں آزمائے کیونکہ اگر جاہل آ دمی فقر شروع کرے گاتو آخر کاروہ مجنون اور پریشان ہوکر رجعت کھا کر دیوانہ اور کا فرہو جائے گا اوراس کا دل سلب کرلیا جائے گا جبیبا کہ حضور علیہ الصلاة والسلام نے فرمایا "جس نے علم کے بغیر زہد کیا وہ آخری عمر میں یا دیوانہ ہو کر مرے گایا كافر" \_ (اميرالكونين)

پس جب انسان ضروری علم حاصل کر لیتا ہے تو وہ جان لیتا ہے کہ فقر کی راہ پر چلنے کے لیے مرشد کامل اکمل کا ساتھ کس قدر ضروری ہے۔جس کے بعدوہ اینے حاصل کردہ علم کو بھول کراس وسیلہ کو پکڑلیتا ہے جواللہ تعالیٰ تک پہنچانے کا دسیلہ اور واسطہ ہے۔

حديثِ مياركه ب:

الرَّفِيْقُ ثُمَّ الطَّرِيْقُ ترجمه: پہلے رفیق تلاش کرو پھرراستہ چلو۔

WW.SUITAN-UIL شهبانه عارفال حضرت سخى سلطان پيرستدمحمه بهادرعلى شاه رحمته الله عليه اينح مرشد سلطان الصابرين حضرت سخی سلطان پیرمحد عبدالغفورشاه رحمته الله علیه کی شان میں کھی گئی سی حرفی میں فرماتے ہیں:

الله دى خبر نه بهليال نول، بھلے پير توں رب توں بھل گئے رفیق بنال طریق ناہیں، اوجھر جنگل دے وچ زل گئے ہویا علم حجاب کبیر اکبر، تولے نفس ہوا دے تل گئے سلطان بہادر شاہ جنہاں پیر یا لیا، آہے جزتے ہواوہ گل گئے

اس بیت میں حضرت سخی سلطان پیرسید محد بہا درعلی شاہ نے مرشد کامل کی اہمیت اور ضرورت کو بیان کیا ہے کہ جولوگ مرشد کی اہمیت اور ضرورت سے ناواقف ہیں یا وسیلہ کے خلاف ہیں وہ اللہ

#### وَ ﴿ إِنَّهِ وَمُورَى الرسالة الغوشيه ﴾ 398 ﴿ 398 ﴿ ترجمه وشرح الحِبِّينِ وَالْحِيدِ الْمُوسِيدِ الْمُؤْمِدِ وَالْمُوسِيدِ الْمُؤْمِدِ اللَّهِ الْعُوشِيدِ الْمُؤْمِدِ اللَّهِ الْعُوشِيدِ الْمُؤْمِدِ اللَّهِ الْعُوشِيدِ الْمُؤْمِدِ اللَّهِ الْعُوشِيدِ الْمُؤمِدِ اللَّهِ الْعُوشِيدِ اللَّهِ الْعُوشِيدِ اللَّهِ الْعُوشِيدِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِيلِي

کی معرفت سے انجان ہوتے ہیں۔ مرشد کامل اکمل کے بغیر اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل کرنا ناممکن ہے کیونکہ حق کاراستہ پُر خطر ہے جس میں بے شارر کاوٹیس در پیش ہوتی ہیں اور مرشد کامل اکمل نفس وشیطان کے چنگل سے بچاتے ہوئے اور تمام منازل ومقامات طے کرواتے ہوئے اللہ تعالیٰ کے حضور لے جاتا ہے۔ محض کتابیں پڑھ لینے سے اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل نہیں ہوتی علم ہی حجاب کی مثل بن جاتا ہے۔

یہ بات توروزِ روشن کی طرح واضح ہے کہ کوئی بھی شخص اپنا تزکیدا ہے تین نہیں کرسکتا بلکہ مرشد کامل کے بغیر نفس کا تزکیہ نہیں ہوتا بلکہ علم حاصل ہونے کے بعد نفس کی بہت بڑی بیماری ہے جواس درجہ ہونا اور یہ بھینا کہ ہر حقیقت ہے آشنائی حاصل ہوگئ ہے نفس کی بہت بڑی بیماری ہے جواس درجہ خطرناک ہے کہ بڑے برخے عالم فاضل بھی اس کی لپیٹ میں آجاتے ہیں اور اپنا علم کوہی اپنا خدا بنا لیتے ہیں گراہ ہوجاتے ہیں۔ اس کے برگس وہ لوگ جوعا جزی واکساری کے ساتھ معرفتِ اللی بنا لیتے ہیں گراہ ہوجاتے ہیں۔ اس کے برگس وہ لوگ جوعا جزی واکساری کے ساتھ معرفتِ اللی کی خواہش لے کر مرشد کامل المل کی بارگاہ میں آتے ہیں تو مرشد کامل المل اپنی نگاو فیض سے اُن کا تزکیہ نفس کرتا ہے اور آنہیں دنیا و آخرت وونوں لیا ظ سے کا میاب انسان بنا وہتا ہے۔ بیلوگ اپنی سنے میں طلب مولی کی ایک چنگاری لے کر آتے ہیں لیکن مرشد اور پھر عشقِ حقیقی کے شعلہ میں بدل اسم الله ذات کے ذکر وتھور سے وہ چنگاری پہلے عشقِ مرشد اور پھر عشقِ حقیقی کے شعلہ میں بدل جاتی ہے جو آنہیں اللہ خات کے ذکر وتھور سے وہ چنگاری پہلے عشقِ مرشد اور پھر عشقِ حقیقی کے شعلہ میں بدل جاتی ہے جو آنہیں اللہ خات کے ذکر وتھور سے وہ چنگاری پہلے عشقِ مرشد اور پھر عشقِ حقیقی کے شعلہ میں بدل جاتی ہے جو آنہیں اللہ کے وصال تک پہنچ و بی ہے۔

لہذا ایک طالبِ مولی مرشد کی خدمت اور اطاعت گزاری میں مشغول ہوجاتا ہے اور مرشد کی صحبت میں اپنے نفس کا تزکیہ اور قلب کا تصفیہ کروا تا ہے اور باطنی منازل طے کرتا ہے۔ مرشد سے عشق ہی اس راستے میں براق کا کام دیتا ہے اور تیزی سے ہرمنزل ومقام سے گزار تا ہوا اللہ کے حضور پہنچا دیتا ہے۔ اس لیے فقرا اور اولیا کرام کے طالب ومریعلم حاصل کرنے کی طرف توجہ کم اور مرشد کامل اکمل کی رضا وخوشنودی کی طرف توجہ زیادہ دیتے تھے۔ اسی لیے تو پیرسیّد مهر علی شاہ گنا میں ایک اور مرشد کامل ایک کی رضا وخوشنودی کی طرف توجہ زیادہ دیتے تھے۔ اسی لیے تو پیرسیّد مهر علی شاہ کے فرمایا:

#### وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 399 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ [399 ﴿ 399 مِنْ اللهِ الغوشيه المرسالة الغوشية المرسالة المرسالة الغوشية المرسالة ا

سب لکھیا پڑھیا بھلا رہیاں کو نام سجن وا گا رہیاں

يعنى جوبهي علم حاصل كياتهاسب بهلاديا\_بس يادبة سجن اورياركانام\_

اللہ تعالیٰ کے فرمان کا بہی مفہوم ہے کہ علم العلم سے مراد ہے کہ جوعلم حاصل کیا ہوا سے بھول جا ئیں۔ جب طالب مرشد کی صحبت میں رہ کراللہ کی معرفت حاصل کر لیتا ہے اور حضور تق میں پہنچ جا تا ہے اسے کیا ضرورت کہ وہ پڑھنے کے چکر میں پڑے وہ تو دبدار میں محور ہتا ہے۔ وہ تو ب گوش اللہ تعالیٰ کا کلام سنتا ہے اور بے زبان اللہ تعالیٰ سے ہم کلام ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے بڑھ کر علیم کون ہے۔ پس اللہ علیم اپنا خاص نورانی علم اس طالب کے قلب میں منتقل فرما تا ہے جس سے طالب ایسے علم کا حامل ہوجا تا ہے جونہ کیا ہوں میں ماتا ہے اور نہ قبل وقال میں۔

حضرت سخى سلطان باھور حمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

- جوعارف ہروفت دیدار الہی میں غرق رہتا ہے اُسے مطالع عِلم پیغام واعلام والہام وآ واز کی کیا حاجت ہے۔ (عین الفقر)
  - اےطالب بحث وتکرار کوچھوڑاور دیدارالہی کا کامل مرتبہ حاصل کر۔ (عین الفقر) حضرت بخی سلطان باھُوُخودا پیے متعلق فرماتے ہیں:
- عیں علم دیدار الہی کا عالم ہوں مجھے نور ہی نور دکھائی دیتا ہے۔ مجھے علم دیدار الہی کے سوا کوئی اور علم ذکر ،فکر اور مراقبہ معلوم نہیں اور نہ ہی پڑھتا ہوں اور نہ ہی کرتا ہوں۔ کیونکہ تمام علوم علم دیدار کی خاطر ہیں جو مجھے حاصل ہے۔ (امیر الکونین)

علامه اقبال نے فرمایا:

علم کی حد سے پرے، بندہ مومن کے لیے لذت شوق بھی ہے ، نعمتِ دیدار بھی ہے

(بال جريل)

## • ﴿ ﴿ وَمُورُدُ وَمُرْدُ الرسالة الغوشيه ﴾ [ الرسالة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشيه المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة الغوشية المراكة المراكة الغوشية المراكة المراكة المراكة المراكة الغوشية المراكة ا

#### آ سوده نمی گردد آل دل که گست از دوست باقرأت مسجد با بادانشِ کمتب با

ترجمہ: جودل محبوب سے جدا ہوگیا ہووہ مسجدوں میں قرآن خوانی اور مدرسوں کی تعلیم ودانش سے سکون نہیں یا تا۔عاشق کی تسکین کا سامان صرف محبوب کے وصل ودیدار ہی سے ممکن ہے نہ کہ وعظ و تصبحت اورعلم وحکمت سے۔(زبورعِم)

اس کیے یارِ حقیق کے دیدار میں محوہونا ہی علم سے نا واقف ہونا ہے اور یہی مفہوم ہے علم انعلم کا۔

ثُمَّ قَالَ لِيُ يَا عَوْثَ الْاعْظَمُ طُولِي لِعَبْدٍ مَالَ قَلْبُهُ إِلَى الْمُجَاهَدَةِ وَ وَيُلُّ لِعَبْدِمَالَ قَلْبُهُ إِلَى الشَّهُوَاتِ

ترجمہ: پھر مجھے فرمایا''اے غوث الاعظم اس بندے کے لیے طوبی (خوشخری) ہے جس کا قلب مجاہدہ کی طرف مائل ہواا دراس بندے پرافسوں ہے جس کا قلب شہوات کی طرف مائل ہوا۔''

نشر آ: جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا کہ مجاہدہ مشاہدہ کے سمندروں میں سے ایک سمندر ہے اور ذات اللی کے مشاہدہ کے لیے مجاہدہ اختیار کرنا ہے حد ضروری ہے (اس کے متعلق گزشتہ صفات پر بیان ہو چکا ہے)۔ اسی لیے اللہ تعالی مجاہدہ کی اہمیت کو اجا گر کرتے ہوئے پھر سے فرما رہا ہے کہ جس کا قلب مجاہدہ کی طرف مائل ہوا اس کے لیے طوبی یا خوشخبری ہے۔ قلب چونکہ وجو دِ انسانی میں مرکزی حیثیت رکھتا ہے بعنی قلب بادشاہ کی مثل ہے اور دیگر اعضا اس کی رعایا کی مثل ہیں۔ اس لیے اسے رئیس الاعضا بھی کہتے ہیں۔ اگر میٹھیک ہوگیا تو بندے کے دیگر اعمال اور حرکات و سکنات بھی درست ہوں گے۔ اگر اس میں بگاٹر پیدا ہوگیا تو باقی اعمال بھی نفسانیت کا شکار ہوں گے۔ حضور علیہ الصلو ق والسلام نے بھی ایسے ہی قلب کے متعلق ارشاد فرمایا:

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 401 ﴿ مِن الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 401 ﴿ مِن الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ الل

إِنَّ فِي جَسَدِ إِنِنِ ادَمَ لَهُ ضَعَةً فَإِذَا صَلُحَتْ صَلُحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ
 الْجَسَدُ كُلُّهُ آلَا وَهِي الْقَلْبُ

ترجمہ: اولا دِآ دم کے جسم میں ایک گوشت کا لوتھڑ اہے جب وہ درست ہوجا تا ہے تو پوراجسم درست رہتا ہے اور جب وہ بگڑ جاتا ہے تو پوراجسم بگڑ جاتا ہے اور بے شک وہ قلب ہے۔

لہذا جس نے اپنے قلب کواللہ تعالیٰ کی طرف بڑھنے کے لیے مجاہدہ پر مائل کرلیاوہ خوش نصیب ہے کیونکہ جلد ہی وہ اللہ تعالیٰ کا مشاہدہ بھی حاصل کرلےگا۔

تاہم اس بندے پراللہ تعالی نے افسوس کیا ہے جس کا قلب شہوات کی طرف مائل ہوگیا کیونکہ بیہ شہوات انسان کو کہیں کانہیں چھوڑ تیں اور انسان کی عقل کو زائل کر کے اسے اللہ تعالیٰ کی ذات سے عافل اور دور کر دیتی ہیں۔ ایسا انسان اپنی شہوات کی تعمیل کے لیے دنیا کے لیے مجاہدہ کرتا ہے نہ کہ اللہ تعالیٰ کے مشاہدہ کے لیے۔ پس جو بندہ اللہ کے دیدار کی لذت کو چھوڑ کر دیگر شہوات کی تعمیل سے لذت پائے اس کے لیے جس قدر بھی افسوس کیا جائے وہ کم ہے۔ اس لیے نفس وقلب کو شہوات کی خطب کو شہوات کے خلب کو حضر ورک کے اللہ کی طرف مائل کرنا ہے حدضر ورک ہے۔

- کی بن معاذ رازی میکھی فرمایا کرتے تھے کہ انسان کے تین ویمن ہیں و نیا، شیطان اور انس نفس۔ دنیا سے زہد کے ذریعے بچو، شیطان پر اس کی مخالفت کے ذریعے غلبہ کرواورنفس کو شہوتیں ترک کر کے مغلوب کرو۔ (احیاءالعلوم جلدسوم)
- نفس کی نگہبانی اوراس کا محاسبہ از حد ضروری ہے۔ بیغور کرنالا زم ہے کہ کہیں نفس غیر اللہ کی طرف تو مائل نہیں ہوریا۔
- عضور نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا ''جب تو دیکھے کہ کسی کام یا گناہ کی ہمت تیرے دل میں پیدا ہوتی جارہی ہے اسی وقت خدا سے ڈراوراس سے پر ہیز کر۔''
- الله عنهٔ کا محاسبه نفس بهت مشهور ہے۔ اپنے نفس کو کسی طرف سے محض لذت حاصل نہ کرنے دیتے تھے۔ رات کو جب گھر تشریف لاتے تو ایک وُرّہ زور سے اپنے

پاؤں پر مارتے اور (اپی ذات ہے) کہتے بتا تونے آج کیا کچھ کیا؟ آپ کا فرمان ہے "اے لوگو! اس سے پہلے کہ تمہارے اعمال ترازوئے عدل میں جائیں تم خود ہی ان کا وزن کرلو۔"

عضرت انس فرماتے ہیں میں نے حضرت عمرضی اللہ عنه کو باغ میں تنہا کھڑے ویکھا۔ میں نے دیوار کی اوٹ میں کھڑے ہو کرسنا کہ وہ اپنا محاسبہ کرتے ہوئے فرمارہ ہے تھے" واہ! لوگ مہمیں امیر المونین کہتے ہیں تو تمہیں خدا کی تنم! ہمیشہ خدا سے ڈرتے رہو ور نہ اپنے آپ کوعذاب وسزا کیلئے تیار رکھو۔"

امیرالمونین حضرت علی کرم الله وجه فرماتے ہیں:

- اس سے پہلے تمہارا محاسبہ کیا جائے اپنے نفس کا خودمحاسبہ کرو۔
- کے تم اللہ کے حضور سب سے بڑی پیشی کیلئے خود کو ہر لمحہ تیار رکھو۔ جب تم اس دن پیش ہوگے تو کوئی پوشیدہ بات تم سے پوشیدہ نہ رہے گی۔
- ا حضرت حسن بصری فرماتے ہیں ' نفس کی تکہبانی کا مطلب بیہ ہے کہ اپنے آپ کو ملامت کرتے رہوفلاں کام کیوں کیا؟ اور فلاں چیز کیوں کھائی؟ الغرض اپنے امور کا محاسبہ اہم ترین ذمہ داری ہے۔''

حضرت سخى سلطان بالحوّفر ماتے ہيں:

- ا پینفس کے محاسبہ کیلئے خود قاضی بن اوراس کا فرکو مارنے کیلئے مردِ عازی بن۔ (عین الفقر)

  ا نفس! راحت کوچھوڑتا کہ تو اللہ تعالی کا دوست بن جائے اور تیرے سب کام اللہ تعالی کرے۔ (عین الفقر)
- ایک دن حفزت امام اعظم میندای خاس کا محاسبہ کرنے گے تو اپنی عمر کا حساب لگایا اور کہنے گئے" اے نفس تو ساٹھ سال کا ہوگیا ہے اور تیری عمر کے گل دن اکیس ہزار تین سو ہیں"۔ اتنا کہا اور آہ بھر کر بے ہوش ہوگئے۔ جب ہوش میں آئے تو عقیدت مندوں نے پوچھا کہ آپ بے ہوش کیوں ہوگئے تھے؟ آپ نے فرمایا" میں نے اپنے نفس کا محاسبہ کیا اور حساب لگایا کہ میری عمر ہوش کیوں ہوگئے تھے؟ آپ نے فرمایا" میں نے اپنے نفس کا محاسبہ کیا اور حساب لگایا کہ میری عمر

اس دنیا میں ساٹھ سال ہوگئ۔ اگر نابالغ عمر کی مہلت نکال دی جائے تو ساٹھ سال میں سے باتی سولہ ہزار چھسو پچائی دن بچے ہیں۔ میں نے اپنے نفس سے کہا کہ اے نفس تُونے ہر روز ہیں گناہ تو کیے ہوں گے'' ففس نے کہا''دس گناہ تو کیے ہوں گے'' ففس نے کہا''دس گناہ تو کیے ہوں گے'' ففس نے کہا''اگرتو کسی جگہ ''دہیں'' میں نے کہا''ایک گناہ تو کیا ہوگا؟''نفس نے اقر ارکر لیا۔ میں نے کہا''اگرتو کسی جگہ کر ہرگناہ کے بدلے ایک ایک پھر رکھتا جاتا تو اب تک پہاڑ کھڑا ہو جاتا اور اگر ہرگناہ پر ایک مٹی مٹی جمع کر تا تو مٹی کا ڈھر لگ چکا ہوتا۔ اے نفس! تو نے آخرت کے عذاب کے خوف کے باوجود ایک گناہ کیے کر لیے؟ تو نے اس خوف کو کیے نظر انداز کردیا کہ تیرے باپ حضرت آدم علیائیں کو ایک گناہ کیے کر لیے؟ تو نے اس خوف کو کیے نظر انداز کردیا کہ تیرے باپ حضرت آدم علیائیں کو جوخص شیطان کی مخالفت کرتے ہوئے دنیا میں خود کو مشغول نہ کرے گا ، محاسبہ کے ذریعے نفس کو تا ہو میں رکھے گا اور مجاہدہ کے ذریعے اپنے نفس کو شہوات سے روکے گا تو وہ بھی اللہ تعالی کے مشاہدہ کا دروازہ کھل جائے گا۔

رَأَتُتُ الرَّبُّ ثُمَّ سَأَلْتُ عَنِ الْبِعْرَاجِ قَالَ لِيُ يَا غَوْثَ الْاَعْظَمُ الْبِعْرَاجُ هُوَ الْعَرُوجُ عَنْ كُلِّ شَيْعٍ سَوَائِنُ وَكَمَالُ الْبِعْرَاجِ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى يَا غَوْثَ الْاَعْظُمُ لَا صَلْوة لِبَنْ لَيْسَ لَهُ مِعْرَاجُ عِنْدِي فَ هُوَ الْبَحْرُومُ عَنِ الطّلَه ة

ترجمہ: میں نے ربّ تعالی کودیکھا پس میں نے معراج کے متعلق پوچھا۔ مجھ سے فرمایا
"اے غوث الاعظم"! معراج میر سے سواہر چیز سے بلندہوجانا ہے اور معراج کا کمال
'نظرنہ بہکی اور نہ حدسے بڑھی' کا مصداق ہوجانا ہے۔ اے غوث الاعظم"!اس کی
نماز ہی نہیں ہوتی جس کی میر سے نزدیک معراج نہ ہواوروہ نماز سے محروم ہوتا ہے۔''

شرح:معراج عربی لفظ عرب ہے ہے جس کا مطلب ہے بلند ہونایا او نیا ہونا۔معراج کامفہوم ہے بلندی یا اونجائی کی جگہ، زینہ، سیرهی۔اصطلاحی معنوں میں معراج حضور علیہ الصلوة والسلام کا وہ سفر ہے جس میں آ ب سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کوئین کی حدود سے نکل کرآ سانوں کی بلندیوں ہے ہوتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی طرف عروج فرمایا اور اللہ تعالیٰ سے قرب کی اس انتہا پر پہنچ گئے جہاں تک نہ کوئی پہنچے سکا ہے اور نہ پہنچے سکے گا۔سیّد ناغوث الاعظمْ کا بیفر مانا کہ میں نے ربّ تعالیٰ کو ديكها آپ كى معراج اورعروج كوظا مركرتا ہے كه آپ نے الله تعالى كا ديداركرتے موئے دريافت فرمایا کدمعراج کیا ہے اور اللہ تعالی نے فرمایا ' معراج میرے سواہر چیز سے بلند ہوجانا ہے۔ ہر شے میں عالم ناسوت ،ملکوت اور جروت بھی شامل ہیں اور عالم ناسوت میں واقع ہر مادی شے اور تعلق بھی۔اس میں انسان کی اپنی ہستی بھی شار ہوتی ہے۔ یعنی انسان سب سے پہلے اپنی ہستی سے بلند ہواس کے غم وفکر سے آزاد ہو جائے اور لذات وشہوات سے قطع تعلق کر لے۔ پھرا پنے سے وابسة ديگر چيزوں اور تعلقات يا علائق سے بلند ہوجائے بينی ان محبت سے بھی فراغت حاصل کر لے۔ عالم ناسوت کی حدود سے بلند ہوکر ملکوت میں پہنچ جائے اور پھر ملکوت کی طرف بھی توجہ نہ كرتے ہوئے جروت كى طرف سفركرے اور بالآخر جروت كے بھى آخرى كنارول كوچھولے۔ تاہم بیسب سفراورعلائق سے طع تعلق باطنی طور پرواقع ہوتا ہے نہ کہ ظاہری طور پر ۔صرف محبوب رب كا تنات حضرت محمصطفی صلی الله عليه وآله وسلم كويداعز از حاصل ہے كه آپ صلی الله عليه وآله وسلم نے اللہ تعالیٰ کی طرف بلندی اور عروج کا سفر ظاہری طور پر فر مایا۔ نہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پہلے بیاعز ازکسی کوحاصل ہوااورنہ آئندہ کسی کوحاصل ہوگا۔

ہر عاشقِ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور طالبِ مولی کے لیے معراج کا واقعہ خاص اہمیت اور کشش کا حامل ہے اور تمام علما وصوفیا نے اسے اپنی اپنی محبت کے انداز سے بیان کیا ہے کسی نے ظاہری حالات معراج کو قرآن واحادیث کی روشنی میں لکھا ہے اور کسی نے باطنی معنوں اور حقائقِ معراج کو بیان کیا ہے ۔ غرض ہر کسی نے اپنے باطنی مقام کے مطابق معراج کو مجھا اور بیان کیا ہے

لیکن ساتھ ہی ہرایک نے اس حقیقت کو بھی تسلیم کیا ہے کہ اس واقعہ معراج میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نہ ظاہری جسمانی سفر کے حقائق کو بیان کرنے کے لیے الفاظ کافی ہیں نہ باطنی قرب ووصال کی حالت کو لفظوں کا جامہ پہنا کر کھمل طور پر سمجھا جاسکتا ہے۔ یہ عاشق ومعثوق کا وہ لامحدود وصال ہے جسے محدود شعور اور محدود قرب اللی حاصل کرنے والے بھی بیان کرہی نہیں سکتے۔ جس انتہا تک شب معراج قرب و وصال اللی حضور علیہ الصلاق و السلام کو بحالتِ بیداری جسم وروح کے ساتھ حاصل ہوااس انتہا تک نہ کوئی پہنچ پایا ہے اور نہ بھنچ پائے گا۔

آپ سلی الله علیه وآله وسلم نے اپنے ظاہری جسم کے ساتھ سفرِ معراج فرمایا اور اس کے لیے براق کو بطور سواری آپ سلی الله علیه وآله وسلم کے حضور بھیجا گیا تا ہم الله تعالیٰ کی طرف عروج کے سفر کو ایک طالبِ مولیٰ کس سواری کے ذریعے طے کرسکتا ہے اسکے متعلق علامه ابنِ عربی رحمته الله علیه این تصنیف مبارکه "شجرة الکون" میں فرماتے ہیں:

جب آپ سلی الله علیه و آلہ وسلم پر براق پیش کیا گیا تو آپ سلی الله علیه و آلہ وسلم نے بوچھا در کیا میہ مرے لیے ہے؟ "جرائیل اہم ٹے فرمایا کہ بیعشاق کی سواری ہے کہ عشاق برق کی تعزر فاری سے اپنے پر وردگار کے حریم فقرس تک جا پہنچتے ہیں۔ آپ سلی الله علیه و آلہ وسلم نے فرمایا کہ جھے سواری کی کیا حاجت ہے کہ سواری تو منزل پر وینچنے کا ذریعہ اور وسیلہ ہوتی ہے۔ اس کی ضرورت اُنہیں ہے جن کو قرب اللی کے لیے کسی ذریعہ اور وسیلہ کی ضرورت ہوتی ہے اور ان کے لیے می ذریعہ اور وسیلہ کی ضرورت ہوتی ہے اور ان کے لیے وہ ذریعہ اور وسیلہ تو میری ہی ذات ہے لیکن میرے اور میرے پروردگار کے درمیان تو کسی ذریعہ اور اور میرے پروردگار کے درمیان تو کسی ذریعہ اور اور میرے پروردگار کے درمیان تو کسی ذریعہ اور اور میر اس کے بہا ہوگا سے اگر میں اپنے اور اپنے ربّ بیا واسطہ ہمکا می کی آرز وہوگی ، اس کی ذات میں خود کو فاکر دینے اور اس کو پالینے کا پیختہ ارادہ ہوگا اور اس رات کی تاریکی کا تجاب میری دلیل ہوگا کہ میرے اور میرے مجبوب کے وصل کے لحات اور اس رات کی تاریکی کا تجاب میری دلیل ہوگا کہ میرے اور میرے مجبوب کے وصل کے لحات میں کی وضل اندازی کی گئواکش نہیں۔ جھے کسی تیسرے کی حاجت نہیں۔ اوّل تو میرار ب خود

#### ٠ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 406 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 406 ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ ﴿ الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ إِنَّهُ ال

میری را ہنمائی فرمائے گا اور میری طرف سے اس تک پہنچنے کی کوشش میں یہی چیزیں میرے کام آئیں گی اور مجھے راستہ بتائیں گی کیونکہ یہ میری ذات سے وابستہ ہیں۔جس طرح اللہ نے مجھے کمال عطافر مایا ہے اسی طرح مجھ سے وابستہ ہرشے کو بھی کمال عطافر مایا ہے۔خواہ وہ میراعشق ہویا ارادہ ہو،آرزوہ ویادلیل ان کی برق رفتاری کے سامنے براق کی کیا حیثیت،اس بے جارے کی کیا مجال کہاس جستی کا بوجھ اٹھا سکے جس نے امانتِ الہید کا وہ بوجھ اٹھار کھا ہے جس کے اٹھانے سے روزِاوّل زمین آسانوں اور بہاڑوں نے اٹکارکردیا تھااورجس کے سینے میں اللہ کے رازوں کے بشارخزانے دفن ہیں۔اے جرائیل"! آپ یا آپ کی لائی ہوئی سواری مجھے اللہ تک کیے پہنیا سکتے ہیں کہ آپ تو خود صرف سدرہ المنتہیٰ تک کے راہی ہیں جبکہ میری منزل تو لامحدود قرب و وصال ہے۔آپ کا مقام عالم جروت کی حدتک ہے جبکہ میری منزل عالم لاهوت میں واحدانیت اور واحدیت ہے۔آپ کی اور میری کیانسبت کہ میرااینے رب کے ساتھ ایساتعلق ہے جس میں کسی مخلوق کی گنجائش نہیں۔ جہاں نورعلیٰ نور کی کیفیت ہوتی ہے وہاں مخلوق کا داخلہ ممکن نہیں۔اگر میرےرب کی بیشان ہے کہ لیس کی قبلہ شیع "" کوئی شےاس کی شل نہیں"، تو میں اس کا مظہر ہوں کوئی شے میری مثل کیسے ہوسکتی ہے کہ مجھ میں تواس کے سوا کچھ موجوز نہیں لبذا میری آ ب سے کیانسبت ہے۔ سواری تو فاصلوں کو طے کرنے کے لیے ہوتی ہے جبکہ میرار بتو میری ہی ذات میں میرے باطن میں میرے ظاہر میں ہر لمحہ میرے ساتھ ہے۔ اور را ہنما تو اس کو در کا رہے جے کسی انجانے راستے پرسفر طے کرنا ہوا در راہنما اسے بتائے کہ دائیں جانا ہے یابائیں اور بیسب امورتواس تخلیق کردہ عالم ناسوت سے تعلق رکھتے ہیں جبکہ میرامحبوب توان سب باتوں سے ماورا ہے۔اس کے قرب کے حصول کے لیے جسم کے ذریعے چل کراس تک نہیں پہنچا جاسکتا اوراس کے قرب کی راہ دائیں، ہائیں،آگ، پیچھے کے اشارات کے ذریعے ہرگزنہیں بتائی جاسکتی۔ بیتو باطن کے اسرار ہیں جس نے باطن کی حقیقی راہ کے اصولوں کو جان لیا وہ ہی سمجھ سکتا ہے کہ اس راہ کا راہنما بھی وہی ہے جواس راہ کی منزل ہے اور وہ توشہرگ سے بھی نز دیک ہے۔ (شجرة الكون)

حضورا کرم صلی الله علیه وآله وسلم حضرت جرائیل اور براق کی خوشی کے لیے اور الله کے بھیج ہوئے قاصداورسواری کوعزت اور قبولیت بخشتے ہوئے براق برسوار ہوکر بیت المقدس پنجے۔ چنانچہ بہلا سفرعالم ناسوت میں بشری جسم کے ذریعے ہوا۔ بیت المقدس سے پہلے آسان پر یعنی عالم ناسوت كى انتهاسے عالم ملكوت كى ابتدا تك سفر دوسرے مركب (سوارى) يعنى روح جسمانى كے ذريع طے ہوا۔ پہلے آسان سے ساتوی آسان تک یعنی عالم ملکوت کی ابتداسے انتہا تک جہاں سے عالم جروت کی ابتدا ہوتی ہے، سفر تیسرے مرکب یعنی روحِ نورانی کے ذریعے طے ہوا۔ پھر عالم جروت کی انتها یعنی سدرة المنتهای تک سفر روح سلطانی کے ذریعے طے ہوا۔ بباطن یہ سفر حضور علیہ الصلوة والسلام كى روح پرُنور نے طے كيے اور بظاہران سواريوں كى صورت بھى براق كى تھى بھى نورانی سٹرھی کی تھی کیونکہ بیانو کھا سفرایک ہی وقت میں ظاہر میں بھی طے ہور ہاتھا اور باطن میں بھی۔سدرۃ المنتہیٰ بر پہنچ کر حضرت جرائیل علیہ السلام نے ایک قدم بھی آگے بوھانے سے معذرت کرلی کیونکہان کی تخلیق عالم جروت میں ہوئی، یہی ان کامقام ہے یہی ان کی ابتداہے اور یمی انتہا۔اس سے آ گے قربِ حق کی تجلیات کی شدت سہنا سوائے انسان کامل کے سی کے لیے ممكن نبيس چنانچة آپ عليه السلام نے يہ كهه كرحضور عليه الصلوة والسلام سے رخصت كى اجازت عاى كه وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مُقَامٌ مَعُلُومٌ ترجم: "بم من عبرايك كيايك مقررومعلوم مقام ہےجس سے آ گےوہ نہیں جاسکتا''

پی حضورعلیہ الصلوٰ قا والسلام اس سفرِ معراج میں ہرشے سے بالا اور ارفع ہو گئے اور ہرمقام ومرتبہ سے گزرتے ہوئے قربِ حق میں پنچے۔اس سفر میں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ظاہر و باطن میں کسی طرف توجہ نہ کی کیونکہ جب انسان راستے کے مناظر میں کھوجائے تو منزل پر پہنچنا وشوار ہو جاتا ہے۔اس لیے تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ مَازَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَعْی (سورة النجم-17) ترجمه: نظرنه بهکی نه حدسے بوهی۔ علامهابن عربي رحمته الله عليه اس كم تعلق فرماتے بين:

کی معراج کا کمال ہے کہ اس کی انتہا انسان کو اللہ کے قرب کی وسعتوں میں لے جاتی ہےجس کے متعلق حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے فرمایا مجھے آ واز آئی "قریب ہوجا پھر میں قریب موارُ الرحيه اس قرب مين فاصلے اور مسافت كاكوئي وخل نهين كيونكه "فاصله اور مسافت تو عالم خلق کی تخلیق ہے اور عالم امر میں جب وجود ہی ایک ہے تو فاصلہ اور مسافت کیا معنی رکھتے ہیں۔ پر بھی "مزید قریب" ہونے کے حکم سے مراد ہے کہ ذات وصفات کی کیجائی میں عبداور هو کی كامليك كومزيداور لامحدود كامليت حاصل موجائ -الله تعالى كقول ثُمَّ دَمَّا فَتَدَبَّى " يجروه اور قریب ہوا" کے بھی معنی ہیں یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قاب قوسین کے مقام تک یہنچے۔حضورعلیہالصلوۃ والسلام کے قرب کی حالت کوالفاظ میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے (اگرچاس لا محدود وصال كو محدود الفاظ ميسمونا نامكن م) كديهان شركان بن ندر مان بن فقت ب ندعالم مخلوقات جوعرش سے فرش تک پھیلا ہوا ہے۔ پس آؤ آگہ کی کے مقام پر بہنچ کر حضور علیہ الصلوة والسلام سے اللہ نے فرمایا " آ مے بروو " یعن محرصلی الله علیہ وآلہ وسلم کا وصال ایسا پر کیف ہے کہ الله أو آدنی كافاصله بهی برداشت نبیس كرتااوران كقرب سے سیز بیں موتا تر سے سال الله علیه وآلہ وسلم فرماتے ہیں "اے میرے رب اجب آ کے پیچھے اوپر نیچے کی جہات ہی ختم ہو چکیں تومیں ا پناقدم کہاں رکھوں۔جواب ملاقدم کوقدم پررکھتا کہ ہرکسی کومعلوم ہوجائے کہ میں وقت، زمانے، مکان، دن رات، دائیں بائیں کی جہات کی حدوداور کم زیادہ مقدار کی حدود سے یاک ہول، نہ مجھے جسموں میں قید کیا جاسکتا ہے نہ بتوں یا مکانوں میں سمویا جاسکتا ہے۔ مجھے یانے کے لیے خود بشركو جہانوں، زمانوں، مكانوں، جہات اور مقدارات كى حدود سے آزاد ہونا ہو گا ورنہ مجھے يانا ناممکن ہے۔ پھر بھی بشر مجھے نہیں یا تانہ مجھ تک پہنچتا ہے بلکہ میں ہی اس میں ظاہر ہوکراہے اپنا تا ہوں اور اپنا قرب اسے عطا کرتا ہوں۔بشر کی مجال نہیں کہ مجھے یا لے۔وہ محدود ہے میں لامحدود۔ وہ ہی مجھ میں فنا ہوتا ہے نہ کہ میں اس میں ساتا ہوں۔اس کے ہاتھ، یا وُں، زبان،جسم جب صرف

میرے لیے ہوجاتے ہیں (لینی بندے کے تمام اعمال احوال وافعال صرف اللہ کے لیے ہوجاتے ہیں) تو میں اس کوحالتِ فنادے کرخوداس میں ظاہر ہوجا تا ہوں۔ (شجرة الکون)

معراج کا کمال یہ ہے کہ جب انسان مخلوقات میں کسی بھی شے کی طرف متوجہ نہیں ہوتا اور اپنے قلب کوغیر ماسوی اللہ ہرشے سے آزاد کر لیتا ہے تب وہ اللہ تعالیٰ کے قرب کی انتہاؤں تک پہنچتا ہے۔ نماز کو بھی اسی لیے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے معراج سے تشبیہ دی کہ نماز عبداور معبود کے درمیان را لبطے اور ملاقات کا ذریعہ ہے۔ وہ رابطہ جس میں ظاہری حسیات عالم محسوسات سے منقطع ہوجاتی ہیں اور باطنی حواس غالب آجاتے ہیں اور انسان ہرشے سے بلند ہوکر اللہ تعالیٰ کے دیدار میں محوجوجاتا ہے۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ نے فر مایا کہ اس کی نماز ہی نہیں جس کونماز میں معراج نصیب نہیں بلکہ وہ تو نماز سے محروم ہے۔

- علف ابن ایوب سے کسی نے کہا کہ کیا نماز میں آپ کو کھی نہیں ستاتی کہ آپ اسے ہٹا دیں۔ فرمایا کہ میں اپنی نماز کو الیم کسی چیز کا عادی نہیں بنانا چاہتا جو میری نماز کو فاسد بنا دے۔
  پوچھنے والے نے کہا کہ پھر آپ اتناصر کیسے کر لیتے ہیں؟ فرمایا کہ میں نے سنا ہے کہ فاسق اور مجرم شاہی کوڑوں کے سامنے گوڑا ہوں (جوسب بادشاہوں کا بادشاہ ہو کا اس کھی سے پریشان ہو جاؤں؟
- المسلم ابن بیار کے بارے میں مشہور ہے کہ جب وہ نماز کے لیے کھڑے ہوتے تواپیخ گھر والوں سے کہد دیتے کہ تم آپس میں با تیں کرو میں تمہاری بات چیت کا ایک لفظ بھی نہیں سنوں گا۔ انہی کے بارے میں ایک قصد یہ بھی ہے کہ وہ شہر کی جامع مسجد میں نماز پڑھ رہے تھے نماز کے دوران مسجد کا ایک حصد منہدم ہو گیا۔ آواز سن کرآس پاس کے لوگ جمع ہو گئے لیکن ان کی نماز میں کوئی فرق نہیں آیا۔ جب نماز سے فارغ ہوئے تب انہیں معلوم ہوا۔

## وَ الرسالة الغوشيه ﴿ 410 ﴿ 410 الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 410 الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ 410 الرسالة الغوشيه ﴾ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

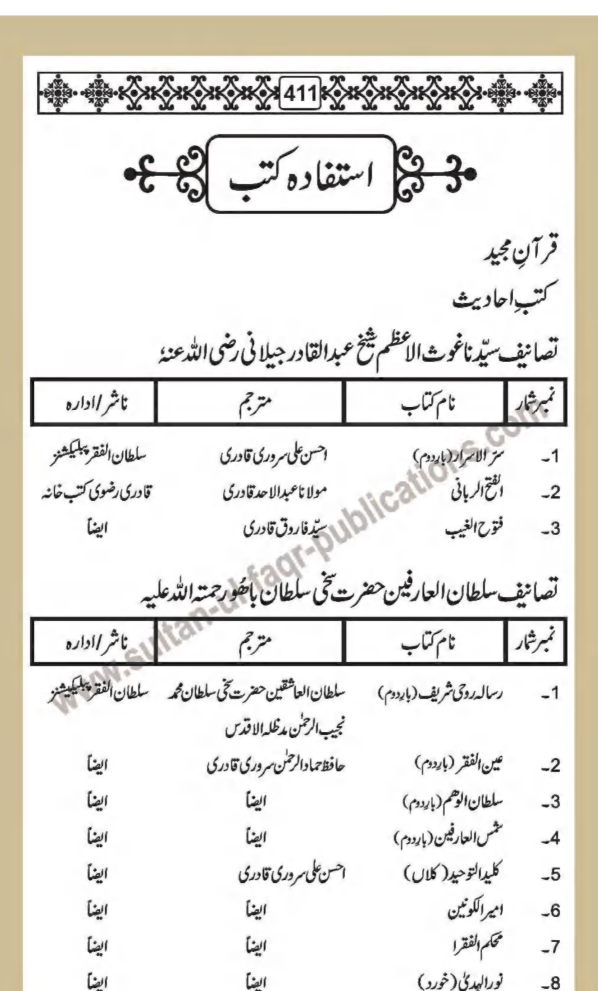
انہیں خبرنہیں ہوتی۔ چنانچے نماز کے دوران ان کا وہ عضوکا ف دیا گیا۔
بزرگول کے مندرجہ بالا واقعات سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کونماز میں اس قدرخشوع حاصل تھا کہ جب نماز قائم کرتے ہے تھے دنیا و مافیہا سے بخبر ہوجاتے ہے۔ پس ایسے ہی لوگوں کی نماز معراج والی نماز تھی جس میں ان کا رابطہ وتعلق محلوق سے قطع ہو کرخالتی کے ساتھ جڑ جاتا تھا۔ اس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اس کی نماز ہی نہیں ہوتی جس کی میرے نزدیک معراج نہ ہو پس وہ نماز سے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اس کی نماز ہی نہیں ہوتی جس کی میرے نزدیک معراج نہ ہو پس وہ نماز سے

#### \*\*\*

-c- 3

وَ السَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُلٰى وَ اللهُ آعَلَمُ وَ آكُرَمُ وَ الْحَمُلُ لِلهِ آوَّلًا وَ اخِرًا وَظَاهِرًا وَبَاطِئًا وَصَلَّى اللهُ عَلَى نَبِيتِهِ مُحَمَّدٍ وَ اللهِ وَصَغِيهِ آجَمَعِيْنَ وَ الْحَمْلُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

ترجمہ: اوراس پرسلامتی ہوجس نے ہدایت کی پیروی کی۔اوراللدزیا وہ جانے والا اور زیادہ عظمت والا ہے اوراق آخر، ظاہر باطن سب تعریفیں اللہ بی کے لیے ہیں۔اللہ کی رحمت ہواس کے نبی حضرت محصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر، آپ کی آل پراور آپ کی رحمت ہواس کے نبی حضرت محصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر، آپ کی آل پراور آپ کے تمام اصحاب پر۔سب تعریفیں اللہ بی کے لیے ہیں جوتمام جہانوں کا پروردگار ہے۔



|                     | استفاده كتب                 |                 |                 |
|---------------------|-----------------------------|-----------------|-----------------|
| اييناً              | مسز فاطمه بربان سروري قادري | نورالېدى (كلال) | <b>-</b> 9      |
| اييناً              | ايضاً                       | قرب ديدار       | <b>-10</b>      |
| العارفين يبليكيشنز  | سيداميرخان نيازى            | محك الفقركلال   | <sub>~</sub> 11 |
| اييناً              | ايضاً                       | اسرارقادري      | <b>~12</b>      |
| ايينا               | ايضآ                        | عقلِ بيدار      | <b>_13</b>      |
| پروگر بیوبکس لا ہور | محرشريف عارف نوري           | فضل اللقا       | _14             |
| ايضاً               | ابينا                       | محبت الاسرار    | _15             |

# تصانيف سلطان العاشقين حضرت يخى سلطان محمه نجيب الرحم<sup>ا</sup>ن مدخله الاقدس

|                             | 1011                                                                                   |                 |
|-----------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| ناشر <i>ا</i> اداره         | القي تاب                                                                               | نمبرشار         |
| سلطان الفقر يبليكيشنز لاجور | سمْس الفقرا (باردوم)                                                                   | -1              |
| ايينآ                       | من الفقرا (باردوم)<br>مجتبی آخرز مانی<br>حقیقت محمد بید (باردوم)<br>فقرا قبال (باردوم) | -2              |
| الينا                       | حقیقت محمدید (باردوم)                                                                  | -3              |
| الينا                       | فقرِا قبالٌ (باردوم)                                                                   | _4              |
| أيتالالات                   | ابيات بالفُوكامل (باردوم)                                                              | <b>-5</b>       |
| ايينا                       | كلام مشائخ سرورى قادرى                                                                 | _6              |
| ايينا                       | سيدالشهد احضرت امام حسين اوريزيديت (بايدوم)                                            | _7              |
| الينا                       | حقیقت اسم اللد ذات (باردوم)                                                            | -8              |
| الينآ                       | مرشدكامل اكمل                                                                          | _9              |
| الينا                       | نفس کے ناسور (بایردوم)                                                                 | _10             |
| الينا                       | تزكينفس كانبوي طريق (باردوم)                                                           | -11             |
| و اليضاً                    | سلطان الفقر (محشم) حضرت تني سلطان محمدا صغركلٌ _حيات                                   | <b>-12</b>      |
|                             | تعليمات                                                                                |                 |
| ايينا                       | حيات وتعليمات سيّد ناغوث الاعظممٌ (باردوم)                                             | <sub>~</sub> 13 |
|                             |                                                                                        |                 |

| ٥ کتب ﴿ ﴿ ﴿ إِنَّهُ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ | استفاد 13 ﴿ 1413 ﴿ استفاد                            | <b>}</b>              | ************************************** |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------------------------|
| اليضاً                                                                                                        |                                                      | حقیقت نماز (بارددم)   | -14                                    |
| اليضاً                                                                                                        |                                                      | حقيقت روزه (بايدوم)   | <b>-15</b>                             |
| اييناً                                                                                                        |                                                      | حقيقت زكوة (باردوم)   | <b>-16</b>                             |
| ايينا                                                                                                         |                                                      | حقيقت حج (باردوم)     | <b>~17</b>                             |
|                                                                                                               |                                                      | ب                     | ويكركته                                |
| ناشر/اداره                                                                                                    | مصنف امترجم                                          | نام كتاب              | نمبرشار                                |
| سلطان الفقر پبليكشنز لا مور                                                                                   | سيدالشهد احضرت امام حسين                             | مرآة العارفين         | 0101                                   |
|                                                                                                               | ترجمه وشرح مسزعبرين مغيث                             | (باينوم)              |                                        |
|                                                                                                               | سروری قا دری                                         | icaille               |                                        |
| علم وعرفان پبلیشر زلا ہور                                                                                     | في البرمجي الدين ابن عربي                            | فصوص الحكم            | -2                                     |
| على برادران تاجران كتب                                                                                        | شرح محمد ریاض قادری<br>علامه صونی محم صدیق بیگ قادری | شجرة الكون            | <b>_3</b>                              |
| فيصل آباد                                                                                                     | All.                                                 |                       |                                        |
| شبير برادرز لا بور                                                                                            | ابوحامدامام غزالي ً                                  | كيميائے سعادت         | _4                                     |
| Ma                                                                                                            | مترجم محمد شريف نقشبندي                              |                       |                                        |
| شبير برا درز لا مور                                                                                           | ابوحامدامام غزاتي                                    | احياءالعلوم (چارجلدي) | _5                                     |
|                                                                                                               | مترجم مولا نامحمه فيض احمداوليي                      | J                     |                                        |
| فضل نورا کیڈی چک سادہ<br>دراکت                                                                                | حفزت على جحوري المعروف دا تاميخ                      | كشف الحجوب            | <b>-</b> 6                             |
| شريف ضلع هجرات                                                                                                | بخش مترجم مياں رمضان على                             | j .                   |                                        |
| نذ ریسنز لا ہور<br>جن                                                                                         | حضرت جنید بغدادی                                     | معالى البهم           | _7                                     |
| نفیس اکیڈی کراچی                                                                                              | سيّدعبدالكريم بن ابراهيم الجيليّ<br>- فهن            | انسانِ کامل           | _8                                     |
|                                                                                                               | مترجم فضل ميرال                                      |                       |                                        |
|                                                                                                               |                                                      |                       |                                        |

|     | استفاده كتب | \$\frac{14}{\frac{1}{2}} \frac{1}{2} \frac\ |
|-----|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| * * | •           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| فريد بك ژبود بلی (انڈیا)           | حضرت شهاب الدین سهرور دی<br>ویش          | عوارف المعارف               | <b>-</b> 9  |
|------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------|-------------|
| الفيصل ناشران تاجران كتب           | مترجم شمس صدیقی<br>حضرت شاه محمد ذو تن ٔ | سرّ دلبران                  | <b>_10</b>  |
| لا بور                             |                                          |                             |             |
| الفیصل ناشران تاجران کتب<br>لا ہور | كيتان واحد بخش سيال                      | روحانيت اوراسلام            | _11         |
| الله واليكي قومي دكان              | مكتوبات خواج غريب نواز حضرت              | اسرارهيقى                   | <b>-12</b>  |
|                                    | معين الدين چشتى اجميريٌّ بنام            | c                           | m           |
|                                    | حفزت قطب الدين بختيار كاكنّ              | 75.0                        |             |
| منهاج القرآن يبليكيشنز             | ڈا <i>کٹر محمد</i> طا ہرالقادری          | الوفافى رحمته النبى المصطفى | <b>-13</b>  |
| منهاج القرآن يبليكيشنز             | ذا كنزمحمه طاهرالقادري                   | حقوق العبادعلى خالق العباد  | -14         |
| منهاج القرآن ببليكيشنز             | ڈاکٹڑمحمہ طاہرالقادری                    | فلفئشهادت امامسين           | <b>-1</b> 5 |
| مكتبه اعلى حضرت روربار             | ابوالقاسم عبدالكريم هوازن قشيرئ          | رساله قثيربيه               | <b>-16</b>  |
| ماركيث لا بور                      | مترجم مفتى محمرصديق هزاروي               |                             |             |
| WWW.SUIT                           |                                          | كليات ِ اقبالٌ              | _17         |
| MM                                 |                                          | كلام حضرت بلهيشأة           | _18         |
|                                    |                                          | مكتوبات مجدوبي              | _19         |
|                                    |                                          |                             |             |



الوسالة الفوت بين اغوث الاعظم حضرت شيخ عبدالقادر جيلائي رضى الله عند كى وه تصنيف مباركد ہے جس ميں آپ رضى الله عند نے اپنى باطنى معراج كے دوران الله تعالى سے ہونے والى گفتگو اور سوال و جواب كوتحرير فرمايا۔ الموسالة الفوت الله الله الله عند كے درميان اليسى راز دارانه گفتگو ہے جوعرفان الهى كے طالبوں كے ليے الاعظم رضى الله عند كے درميان اليسى راز دارانه گفتگو ہے جوعرفان الهى كے طالبوں كے ليے نهايت لطيف اسراد سے پردے المحاتی ہے۔ ظاہرى نظر سے پڑھنے والوں كے ليے يدصرف نهايت لطيف اسراد سے پردے المحاتی ہے۔ ظاہرى نظر سے پڑھنے والوں كے ليے يدخرف تمام نصاب اوراسرا والهى كاسمندر ہے۔ اس سمندر ميں اتر نے والوں ميں سے ہرايک كے تمام نصاب اوراسرا والهى كاسمندر ہے۔ اس سمندر ميں اتر نے والوں ميں سے ہرايک كے ليے اس ميں بے شمار فيض كے موتی پنہاں ہيں عرفی حقیقی كے رموز اور طور طريق، ديدا والهى كى منزل تک پہنچنے والے راسة كے تمام نظیب و فراز كی تفسیل ،مناز ليء فان كو طے كرنے كى منزل تک پہنچنے والے راسة كے تمام نظیب و فراز كی تفسیل ،مناز ليء فان كو طے كرنے كے تمام اصول وضوابط اور وصالي الهى فافى الله بقابالله كے تمام لواز مات اس مختصر رسالے ميں بيان كرد سے گئے ہيں تو ياسمندر كوكوز سے ميں بندكر ديا گيا ہو۔

علی يوں بيان كرد سے گئے ہيں تو ياسمندر كوكوز سے ميں بندكر ديا گيا ہو۔

معاون ثابت ہوگی۔ انثاء الله

ما المال المنزيلية

**=** سُلطان الفَقر باؤس **=** 

4-5/A ما يحسنينش ايجو كيش ناوَن وحدت رودُ وَاكَنا نه منصوره لا بهور - يوسُل كودُ 54790 Ph: +92-42-35436600 Cell: +92 322 4722766



Rs: 699

www.sultan-bahoo.com www.sultan-bahoo.pk www.sultan-ul-arifeen.com www.sultan-ul-faqr-publications.com Email: sultanulfaqrpublications@tehreekdawatefaqr.com



